
 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

  



 

 

	
	

	

	
	

	

	
	

Uluslararası İmam Buhârî 
Sempozyumu  

(14-18 Nisan 2025) 
 
 

Bildiri Tam Metin Kitabı 
 

 

 

 

Editörler 

Dr. Öğr. Üyesi Yakup Koçyiğit 

Arş. Gör. Hilal Köşker Güven 

Arş. Gör. Ayşenur Kumaş 

	 	



 

 

	
	
	
KARABÜK ÜNİVERSİTESİ YAYINLARI – 114 
E-ISBN: 978-625-93898-2-0 
Karabük, Ekim 2025 
 
Uluslararası İmam Buhârî Sempozyumu 
Bildiri Tam Metin Kitabı 
14-18 Nisan 2025 

 
Yayına Hazırlayanlar 
Dr. Öğr. Üyesi Yakup Koçyiğit 
Arş. Gör. Hilal Köşker Güven 
Arş. Gör. Ayşenur Kumaş 
Karabük Üniversitesi Yayın Onayı 
Prof. Dr. Fatih Kırışık (Rektör) 
Karabük Üniversitesi Yayın Koordinatörü 
Prof. Dr. Fatih Bayram 
İlahiyat Fakültesi Yayın Onayı 
Prof. Dr. Abdulcebbar Kavak (Dekan) 
İlahiyat Fakültesi Yayın Komisyonu 
Prof. Dr. Halim Gül 
Prof. Dr. Tuğrul Tezcan 
Doç. Dr. Ayhan Işık 
Fakülte 25.11.2025 tarih ve E-20741841-824.02-478726 sayılı Komisyon Kararı 
Dizgi ve Mizanpaj 
Arş. Gör. Hilal Köşker Güven 
Kapak Tasarımı 
Halide Sena Koçyiğit 
Kaynak gösterilmek şartıyla iktibas edilebilir. 
Eserde yayınlanan yazıların her türlü sorumluluğu yazarlarına aittir. 
İrtibat 
Karabük Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, 78050, Karabük 
Karabük Univ. Theology Faculty, 78050, Karabük/Türkiye 
www.karabuk.edu.tr 
Tel: (90 370) 418 67 00 Fax: (90 370) 418 93 17 
https://uibs.karabuk.edu.tr/index.aspx 
https://kutuphane.karabuk.edu.tr/index.aspx

 

 

http://www.karabuk.edu.tr/
https://uibs.karabuk.edu.tr/index.aspx
https://kutuphane.karabuk.edu.tr/index.aspx


 

 

Kurullar 

Sempozyum Onur Kurulu 

Prof. Dr. Fatih Kırışık (Karabük Üniversitesi Rektörü) 
Prof. Dr. Musa Kazım Arıcan (Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi Rektörü) 
Prof. Dr. Selçuk Coşkun (Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi İslami İlimler 
Fakültesi Dekanı) 
Prof. Dr. Abdulcebbar Kavak (Karabük Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dekanı) 
Ali Rıza Tezcan (Tika Özbekistan Ofisi Başkanı) 
Prof. Dr. Shovosil Ziyodov (Uluslararası İmam Buhari Araştırma Merkezi 
Müdürü) 
Dr. Nozim Mamatakhunov (Oriental Üniversitesi Rektörü) 

  

Düzenleme Kurulu 

Prof. Dr. Fatih Kırışık 
Prof. Dr. Musa Kazım Arıcan 
Prof. Dr. Selçuk Coşkun 
Prof. Dr. Abdulcebbar Kavak 
Prof. Dr. Halim Gül 
Prof. Dr. Enver Arpa 
Prof. Dr. Orhan Atalay 
Prof. Dr. Ahmet Ürkmez 
Doç. Dr. Hasan Sözen 
Dr. Öğrt. Üy. Yakup Koçyiğit 
Dr. Öğrt. Üy. Yılmaz Cankaloğlu 
Dr. Öğrt. Üy. Kemel Fettuh 
Dr. Öğrt. Üy. Muhammed Sıddık 
Dr. Öğrt. Üy. Fehmi Çiçek 
Ali Asqarhon Kasimov 
Arş. Gör. Ayşenur Kumaş 
Arş. Gör. Hilal Köşker Güven 
Arş. Gör. Ayşe İslam 
Arş. Gör. Yusuf Deveci 
Arş. Gör. Muhammed İzzet Berat Akbaş 
  



 

 

Bilim Kurulu 

Prof. Dr. Enver Arpa (Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi) 
Prof. Dr. Emin Aşıkkutlu (Trabzon Üniversitesi) 
Prof. Dr. Ahmet Yücel  (İstanbul 29 Mayıs Üniversitesi ) 
Prof. Dr. Zekeriya Güler  (İstanbul 29 Mayıs Üniversitesi) 
Prof. Dr. Orhan Atalay  (Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi) 
Prof. Dr. Ahmet Ürkmez (Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi) 
Prof. Dr. Halim Gül (Karabük Üniversitesi) 
Prof. Dr. Hamdi Kızıler (Karabük Üniversitesi) 
Prof. Dr. Veysel Özdemir (Fırat Üniversitesi) 
Prof. Dr. Ahmet Yıldırım  (Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi) 
Prof. Dr. Şovosil Ziyodov (Oriental Üniversity) 
Doç. Dr. Otabek Muhammadiev (Oriental Üniversity) 
Doç. Dr. Şukurillo Umarov (Oriental Üniversity) 
Doç. Dr. Azizhoja Inoyatov (Oriental Üniversity) 
Doç. Dr. Rahmatulloh Sayfiddinov (Oriental Üniversity) 
Doç. Dr. M. Selim Yılmaz (Din Hizmetleri Müşaviri - Kanada) 
Doç. Dr. Hasan Sözen (Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi) 
Dr. Öğr. Üyesi Hamdi Türkoğlu ( Bayburt Üniversitesi) 
Dr. Öğr. Üyesi Merve Batmaz –(Erzincan Binali Yıldırım Üniversitesi) 
Dr. Aitmamat Kariyev (Manas Üniversitesi - Kırgızistan) 
Dr. Öğrt. Üy. Yakup Koçyiğit (Karabük Üniversitesi) 
Dr. Öğret. Üy. Kemel Fettuh (Karabük Üniversitesi) 
Dr. Öğrt. Üy. Muhammed Sıddık (Karabük Üniversitesi) 
Dr. Öğrt. Üy. Fehmi Çiçek (Karabük Üniversitesi) 
Dr. Baroat Amonov (Oriental Üniversity) 
 

Sekretarya 

Arş. Gör. Ayşenur Kumaş 
Arş. Gör. Hilal Köşker Güven 
Arş. Gör. Ayşe İslam 
Arş. Gör. Yusuf Deveci 
Arş. Gör. Muhammed İzzet Berat Akbaş 
  



 

 i 

İçindekiler 

Takdim .................................................................................................................... v 

İbn Mâlik’in “Şevâhidu’t-Tavdîh ve’t-Tashîh” Eserinde Hadislerin Nahvî Tahlili ..... 1 

Müfide Ağırkan ............................................................................................................... 1 

Ibn Mālik’s Innovative Approach to Syntax: Analyzing the Linguistic Legitimacy of 

Sahīh al-Bukhārī ...................................................................................................... 3 

Müfide Ağırkan ............................................................................................................... 3 

Buhârî'nin Haber-i Vâhid-Umûmü’l- Belvâ İlişkisine Bakışı ................................... 33 

Ayhan Çakıroğlu ........................................................................................................... 33 

Bukhari's View of the Haber-i Vahid-Umu'l-Belva Relationship ............................ 34 

Ayhan Çakıroğlu ........................................................................................................... 34 

İmam Buhârî’de Siyer Rivayetleri .......................................................................... 55 

Mehmet Çakırtaş .......................................................................................................... 55 

Sirah Narrations in Imam Al-Bukhari .................................................................... 56 

Mehmet Çakırtaş .......................................................................................................... 56 

İmam Buhârî’nin el-Câmi‘u’ṣ-Ṣaḥîḥ Adlı Eserindeki “Kitâbü’t-Tefsir” ve “Kitâbü 

Feżâ’ili’l-Ḳur’ân” Bölümlerinin Tefsir ve Tefsir Usulü Açısından İncelenmesi ........ 84 

Ömer Faruk Demireşik ................................................................................................. 84 

An Analysis of the Chapters “Kitâb al-Tafsir” and “Kitâbu Faḍail al-Qur’ân” in 

Imam Bukhari’s al-Jâmi‘ al-Ṣaḥîḥ from the Perspective of Tafsir and Tafsir 

Methodology ........................................................................................................ 86 

Ömer Faruk Demireşik ................................................................................................. 86 

اجًذومنأ تلاماعملا با5 : يراخ0لا ماملإا دنع داهتجلاا  ............................................. 121 

Khaled Dershwi .......................................................................................................... 121 

Muhammad Ahmad Al-Bada ...................................................................................... 121 



 

 ii 

Imam Al-Bukhari’s Methodology in Fiqh-Based Ijtihad – "The Transactions 

Chapter as a Model" ........................................................................................... 122 

Khaled Dershwi .......................................................................................................... 122 

Muhammad Ahmad Al-Bada ...................................................................................... 122 

Buhârî’nin el-Câmi’u’s-Sahîh Adlı Eserinde İhtilaflı Hadisleri Çözme Metodolojisi

 ............................................................................................................................ 149 

Hatice Dülber ............................................................................................................. 149 

Methodology of Resolving Controversial Hadiths in Bukhari’s Work Al-Jami’u’s-

Sahih ................................................................................................................... 150 

Hatice Dülber ............................................................................................................. 150 

Buhârî’nin Fakihliği ve Fıkhî Mezhebi ................................................................. 162 

Muhammed Tayyip Elçi .............................................................................................. 162 

Al-Bukhari’s Jurisprudence and School of Jurisprudence .................................... 164 

Muhammed Tayyip Elçi .............................................................................................. 164 

يراخ0لا ماملإا دنع يوحنلا بهذملا  ...................................................................... 188 

Hüseyin Elmhemit ...................................................................................................... 188 

The Grammatical School of Thought in Imam al-Bukhari’s Approach ................ 189 

Hüseyin Elmhemit ...................................................................................................... 189 

Şüf’a Hakkının Iskatı Bağlamında Buhârî’nin Kanuna Karşı Hile Konusuna 

Yaklaşımı ............................................................................................................ 208 

Ömer Faruk Habergetiren .......................................................................................... 208 

Al-Bukhārī’s Approach to Fraud Against Law in the Context of the Annulment of 

the Right of Shuf’a .............................................................................................. 209 

Ömer Faruk Habergetiren .......................................................................................... 209 

İmam-ı Buhâri’nin Ehl-i Hadis Duruşu ve Fıkhî Görüşleri .................................... 227 



 

 iii 

Alparslan Hanzade ...................................................................................................... 227 

Mohammad Monir Firoozi ......................................................................................... 227 

Imam Al-Bukhārī’s Hadith-Scholarship Stance And Hıs Juristic Opinions ........... 228 

Alparslan Hanzade ...................................................................................................... 228 

Mohammad Monir Firoozi ......................................................................................... 228 

Sahîh-i Buhârî’de Aile Hukukuna Dair Hadislerin Mezhepler Üzerindeki Etkisi ... 241 

Ekrem Koç .................................................................................................................. 241 

The Impact of Bukhārī's Hadiths on Family Law on the Sects ............................. 242 

Ekrem Koç .................................................................................................................. 242 

Buhârî’nin Yaşadığı Asrın İlmî ve Fikrî Arka Planı ................................................ 278 

Sema Korucu Güven ................................................................................................... 278 

The Scientific and Intellectual Background of Bukhārī's Century ........................ 279 

Sema Korucu Güven ................................................................................................... 279 

İmam Buhârî’nin el-Câmiu’s-Sahîh Adlı Eserinde İlme Yaklaşımı Üzerine Bazı 

Mülâhazalar ....................................................................................................... 316 

Şemseddin Kırış .......................................................................................................... 316 

Some Considerations on Imam Bukhari’s Approach to al-ilm in His Work Called al-

Jami’u’s-sahih ..................................................................................................... 317 

Şemseddin Kırış .......................................................................................................... 317 

Buhârî Şerhlerinde Tefsirle İlgili Değerlendirmeler: Babanzâde Ahmed Naim 

Örneği ................................................................................................................. 327 

Şükrü Maden .............................................................................................................. 327 

Evaluations on the Science of Tafsir in the Commentaries of Bukhari: The Example 

of Babanzâde Ahmed Naim ................................................................................ 328 

Şükrü Maden .............................................................................................................. 328 



 

 iv 

Geometrik Desenler Olarak İslâmî İsimler ve Kutsal İfadeler .............................. 345 

Hacali Necefoğlu ........................................................................................................ 345 

Islamic Names and Sacred Expressıons as Geometric Patterns .......................... 346 

Hacali Necefoğlu ........................................................................................................ 346 

Buhârî’nin “El-Edebü'l-Müfred” Eserinin Alkol Bağımlılığının Önlenmesi Açısından 

Psikososyal İşlevi ................................................................................................. 368 

Mehmet Enes Sağar ................................................................................................... 368 

Psychosocial Function of Bukhari’s “Al-Adab Al-Mufrad” in Preventing Alcohol 

Addiction ............................................................................................................ 370 

Mehmet Enes Sağar ................................................................................................... 370 

İmam Buhârî’nin İslam Tarihi Metodolojisine Katkıları ...................................... 386 

Tarig Mohamed Nour Ali ............................................................................................ 386 

Imam Bukhari's Contributions to the Methodology of Islamic History ............... 387 

Tarig Mohamed Nour Ali ............................................................................................ 387 

Osmanlı’da Buhârî’nin Yeri ve Sûfî Tarikatlarla İlişkisi ........................................ 404 

Zeynep Erçetin Yavuz ................................................................................................. 404 

The Place of Bukhari in the Ottoman Empire and His Relationship with Sufi Orders

 ............................................................................................................................ 405 

Zeynep Erçetin Yavuz ................................................................................................. 405 

 

  



 

 v 

Takdim 

Ebû Abdillah Muhammed b. İsmâil b. İbrâhîm b. Berdizbeh el-Buhârî (ö. 256/870), 

Hadis Edebiyatı'nın Altın Çağı olarak nitelenen H. III. (M. IX.) asrın en seçkin 

alimlerinden biridir. Kaleme aldığı eserler ve hadis tasnifinde uyguladığı özgün 

metodoloji ile sadece kendi dönemini değil, sonraki yüzyılların bilimsel 

çalışmalarını da köklü biçimde etkilemiştir. 

Buhârî, sahih hadisleri bir araya getiren ilk muhaddis olarak kabul edilmekle 

birlikte, bu süreçte sadece rivayetleri derlemekle yetinmemiştir. Aynı zamanda, 

“sahihlik” kavramının ilmî esaslarını titizlikle belirleyerek Hadis Usûlü ilminin 

temellerini inşa eden öncü şahsiyetler arasında yer almıştır. Ricâl (Râvî 

Biyografileri) alanında verdiği eserlerle on binlerce râvînin biyografisini kayıt 

altına almış, onların rivayete ehil olup olmadıklarına dair bilgileri derlemiştir. Bu 

eserlerin satır aralarında ortaya koyduğu râvî değerlendirme kriterleri, sonraki nesil 

bilim insanlarının çalışmalarına referans teşkil etmiş ve onlara yol göstermiştir. 

İslâmî ilimler tarihi boyunca, başlangıçta ilim kavramı ağırlıklı olarak Hz. 

Peygamber’in (s.a.v.) sözlerini öğrenmekle eş tutulmuştur. Bu bağlamda, "er-Rihle 

fî talebi’l-ilm" (ilim yolculuğu) tabiri, büyük ölçüde "er-Rihle fî talebi’l-hadîs" 

(hadis arayışı yolculuğu) şeklinde değerlendirilmekteydi. Tarih, fıkıh, tefsir ve 

kelâm gibi ilim dallarıyla ilgili telif edilen ilk eserler incelendiğinde, bu 

çalışmaların da büyük ölçüde hadis rivayet usulüne uygun olarak, Hz. Peygamber 

(s.a.v.), sahabe ve tabiînin görüşlerinin senetli bilgilerle aktarılması esasına 

dayandığı görülmektedir. İlerleyen dönemlerde her bir ilim dalı kendi kavram 

setini, özel problemlerini ve çözüm önerilerini tartışarak müstakil birer disiplin 

haline gelmiştir. Ancak tüm bu ilim dallarının nüvesini ve temel dayanağını teşkil 

eden Hz. Peygamber’in hadisleri, muhaddisler tarafından eserlere derc edilmiştir. 

İmam Buhârî’nin tasnif ettiği eserler, özellikle el-Câmiu’s-Sahîh isimli eseri, her 

bir İslamî ilim dalının kendine ait dayanaklarını bulduğu bir referans kaynağı 

olmuştur. Eserde takip ettiği sistematik tasnif üslubu, müteakip dönemlerde bu ilim 

dallarının teşekkülünde doğrudan etkili bir rol oynadığını göstermektedir. Diğer 

muhaddislerden farklı olarak sahihlik şartlarında aradığı, talebenin hocasıyla aynı 



 

 vi 

mecliste bulunup hadisi ondan alması anlamına gelen "likā" (görüşme) şartıyla 

oluşturduğu el-Câmiu’s-Sahîh, ulemâ nezdinde “Allah’ın Kitabından sonra en 

sahih kitap” unvanına erişmiş ve sadece muhaddislerin değil, tüm ilim dallarıyla 

iştigal eden alimlerin vazgeçilmez temel kaynakları arasına girmiştir. 

Geleneksel olarak tertip edilen İmam Buhârî Sempozyumlarının sonuncusu, 14-18 

Nisan 2025 tarihlerinde Türk İşbirliği ve Koordinasyon Ajansı Başkanlığı (TİKA), 

İmam Buhârî Uluslararası İlmî Araştırma Merkezi, Karabük Üniversitesi, Ankara 

Sosyal Bilimler Üniversitesi ve Oriental University’nin ortak paydaşlığında 

Semerkant/Özbekistan’da gerçekleştirilmiştir. Bu bilimsel etkinlikte, İmam 

Buhârî’nin hadis ve metodolojisinin yanı sıra diğer İslâmî ilim dallarına olan etkisi 

de araştırılmıştır. Onlarca katılımcının değerli katkılarıyla yüz yüze ve çevrimiçi 

(online) oturumlar halinde icra edilen sempozyumda sunulan tebliğ özetleri 

Karabük Üniversitesi Yayınları arasında yayınlanarak 

https://uibs.karabuk.edu.tr/yuklenen/dosyalar/12611062025173739.pdf adresinde 

araştırmacıların istifadesine sunulmuştur. Tebliğ metinlerinin bir kısmı ise 

akademik dergilerde makale olarak neşredilmiştir. 

Hâlihazırda sunulan bu Tebliğ kitabı, sempozyumda takdim edilen tebliğlerin bir 

kısmını ihtiva etmektedir. Tebliğ Özetleri kitabı daha önce yayınlandığı için burada 

tüm özetlere yer verilmemiş, katılımcılardan talepte bulunanların tebliğleri bilimsel 

hakemleme sürecinden başarıyla geçtikten sonra bu esere dâhil edilmiştir. 

Sempozyumun düzenlenmesinden başlayarak bu kitabın yayınlanmasına kadar 

geçen tüm aşamalarda emek veren mesai arkadaşlarıma, kitabın yayınlanması 

konusunda ilgi ve desteklerinden dolayı Karabük Üniversitesi Rektörü Sayın Prof. 

Dr. Fatih Kırışık ve İlahiyat Fakültesi Dekanı Sayın Prof. Dr. Abdulcebbar 

Kavak’a, özellikle araştırmalarıyla bu eserin oluşumuna değerli katkılar sunan 

kıymetli ilim insanlarına en derin şükranlarımı arz ederim. 

Sa'y ve gayret bizden, tevfik ve hidayet Yüce Allah’tandır. 

Dr. Öğr. Üyesi Yakup KOÇYİĞİT 

Karabük – 2025 

  



 

 vii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tam Metinler 
 

 



 

 1 

 

İbn Mâlik’in “Şevâhidu’t-Tavdîh ve’t-Tashîh” Eserinde Hadislerin 

Nahvî Tahlili 

 

Müfide Ağırkan* 

 

Özet 

Sahîh-i Buhârî, hadis ilminin yanısıra Arap dili ve grameri açısından da büyük bir 

öneme sahiptir. Hadis metinlerinde yer alan bazı dil yapıları, klasik nahiv 

kurallarına aykırı gibi görünse de bu durum Arap dilinin lehçeleri, tarihsel gelişimi 

ve kıraat farklılıkları göz önüne alındığında farklı bir değerlendirmeye tabi 

tutulmalıdır. Bu bağlamda, dilbilimcilerin hadis metinlerine yaklaşımı tarih 

boyunca farklılık göstermiştir. Basralı dil âlimleri şiirleri birincil delil kabul 

ederken, Kûfeliler daha geniş bir dil malzemesini göz önünde bulundurmuştur. İbn 

Mâlik ise hadislerin nahiv açısından dikkate alınması gerektiğini savunan önemli 

âlimlerden biridir. İbn Mâlik’in hadis dili üzerine çalışmaları üç temel başlıkta 

toplanılabilir. Bunlarda biri; klasik nahiv âlimleri arasında, hadislerin gramer 

kurallarını belirlemede güvenilir bir kaynak olup olmadığı tartışmalı bir konudur. 

İbn Mâlik ise hadislerin fasih Arapça’nın bir parçası olduğunu ve dilbilgisi 

açısından delil olarak kullanılabileceğini ortaya koymuştur. O, hadislerde geçen fiil 

çekimleri, zamir yapıları, harf-i cer kullanımları gibi dil yapılarının gramer 

açısından sağlam bir temele dayandığını ispat etmek için örnekler sunmuştur. Diğer 

bir husus ise Sahîh-i Buhârî’de yer alan bazı ifadeler, klasik nahiv kurallarına aykırı 

gibi görünmüştür. İbn Mâlik, bu ifadelerin aslında fasih Arapça’nın bir parçası 

olduğunu ve belirli lehçelere, kıraat farklarına veya şiir geleneğine dayandığını 

ortaya koymuştur. Bazı nahiv âlimlerinin, tartışmalı gördüğü yapıları İbn Mâlik, 

Buhârî’nin rivayet ettiği şeklin gramer açısından geçerli olduğunu savunmuştur. 

 
* Arş. Gör. Dr. Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi, İslami İlimler Fakültesi, 
mufidegokler@ohu.edu.tr, orcid.org/0000-0002-7754-6066 

mailto:mufidegokler@ohu.edu.tr


 

 2 

Son husus olarak; İbn Mâlik, hadislerdeki bazı dil yapılarını Kur’an kıraatleri ile 

karşılaştırarak onların meşruiyetini ortaya koymaya çalışmıştır. 45 farklı kıraat 

örneğiyle hadislerdeki dilbilgisel yapıların, kıraatlerde de bulunduğunu 

göstermiştir. İbn Mâlik’in nahiv anlayışı, Basra ve Kûfe âlimleri arasındaki katı 

yaklaşımlara karşı dengeli bir çizgi takip etmesi bakımından dikkat çekicidir. 

Basralılar, hadis metinlerini dil açısından yeterli görmezken; Kûfeliler, dilde geçen 

her türlü kullanımın geçerli olduğunu ileri sürmüştür. İbn Mâlik ise hadisleri 

incelerken hem kıyas yöntemini hem de sahih delilleri dikkate alan bir yaklaşım 

benimsemiştir. İbn Mâlik, hadis metinlerinde geçen müşkil ifadeleri ele alırken 

önce ilgili hadis metnini tespit etmiş, ardından müşkil görülen ifadeyi belirlemiş ve 

bu ifadeyi nahiv kurallarına göre açıklamıştır. Açıklamalarını Kur’an, hadis, şiir, 

kıraat örnekleri ve nesir metinleriyle destekleyerek deliller sunmuştur. Bazı nahiv 

âlimleri hadislerdeki ifadelerin şâz veya zarûrî olduğunu öne sürerek, bunları 

dilbilgisi kurallarından bağımsız değerlendirmiştir. İbn Mâlik ise hadislerin birer 

dil verisi olarak kabul edilmesi gerektiğini savunmuş ve bazı ifadelerin nadir 

kullanımlar olmasına rağmen geçerliliğini koruduğunu vurgulamıştır. İbn Mâlik’in 

Sahîh-i Buhârî’nin dili üzerine yaptığı çalışmalar, hadislerin Arap dili ve grameri 

açısından önemini ortaya koymaktadır. Hadis metinlerinde geçen müşkil ifadeleri 

açıklamış, hadisleri kıyas için kullanarak dilbilgisi açısından değerlendirilmesine 

öncülük etmiştir. Ayrıca, hadisleri kıraatler ve şiirlerle karşılaştırarak gramer 

kurallarına uygunluğunu ispat etmeye çalışmıştır. İbn Mâlik’in yaklaşımı, nahiv 

ilmi ile hadis ilmi arasındaki ilişkiye dair yeni bir metodoloji geliştirmiş ve sonraki 

dilbilimcilere önemli bir zemin hazırlamıştır. Onun eserleri, hadis metinlerinin 

Arap dili içindeki yerini netleştiren bilimsel bir miras olarak değerlendirilmektedir. 

Bu sunumda, İbn Mâlik’in Şevâhidü’t-tavzîh ve’t-tashîh li-müşkilâti’l-Câmiʿi’s-

sahîh eserindeki metodolojisi incelenecek ve Sahîh-i Buhârî’de yer alan müşkil 

ifadelerin nasıl ele alındığı açıklanacaktır. Ayrıca, hadislerin nahiv açısından bir 

delil olarak kullanılması, kıraatler ve şiirlerle karşılaştırmalı analizlerin nasıl 

yapıldığı ve İbn Mâlik’in bu alandaki katkıları değerlendirilecektir. Çalışmada, 

hadislerin sadece dini bir kaynak olmanın ötesinde, Arap dilinin incelenmesi 

açısından da büyük bir öneme sahip olduğunu ortaya koymakta ve hadislerin 



 

 3 

dilbilgisi açısından nasıl ele alınması gerektiğine dair yeni bir perspektif 

sunulmaktadır.  

Anahtar kelimeler: Arap Dili, Sahîh-i Buhârî, İbn Mâlik, Şevâhidü’t-tavzîh, Nahiv. 

 

 

Ibn Mālik’s Innovative Approach to Syntax: Analyzing the 

Linguistic Legitimacy of Sahīh al-Bukhārī 

 

Müfide Ağırkan* 

 

Abstract 

Ṣaḥīḥ al-Bukhārī holds great importance not only in the field of ḥadīth studies but 

also in Arabic linguistics and grammar. While some linguistic structures in ḥadīth 

texts may appear to contradict classical naḥw (grammar) principles, a different 

assessment emerges when considering Arabic dialects, historical linguistic 

development, and qirāʾāt (variant readings of the Qurʾān). Throughout history, 

linguists have approached ḥadīth texts differently. The Baṣran grammarians 

regarded poetry as the primary linguistic evidence, whereas the Kūfans adopted a 

broader linguistic corpus. Among those advocating for the inclusion of ḥadīths in 

grammatical studies, Ibn Mālik stands out as a prominent scholar. Ibn Mālik’s 

studies on ḥadīth language can be categorized into three main areas. The first 

concerns a longstanding debate among classical grammarians regarding whether 

ḥadīths constitute a reliable source for grammatical rules. Ibn Mālik firmly asserted 

that ḥadīths are an integral part of faṣīḥ (eloquent) Arabic and can serve as linguistic 

evidence. To substantiate this claim, he provided examples of verb conjugations, 

pronoun structures, and prepositional usage within ḥadīths, demonstrating their 

strong grammatical foundation. The second aspect involves expressions in Ṣaḥīḥ 

 
* Dr. Res. Asst., Niğde Ömer Halisdemir, Islamic Sciences, mufidegokler@ohu.edu.tr, 
orcid.org/0000-0002-7754-6066 

mailto:mufidegokler@ohu.edu.tr


 

 4 

al-Bukhārī that seemingly diverge from classical grammatical norms. Ibn Mālik 

contended that such expressions are, in fact, components of faṣīḥ Arabic, rooted in 

specific dialects, qirāʾāt variations, or poetic traditions. While some grammarians 

deemed these linguistic structures problematic, Ibn Mālik upheld the grammatical 

validity of the versions transmitted by al-Bukhārī. The third and final aspect of his 

approach revolves around comparing ḥadīth linguistic structures with Qurʾānic 

recitations to validate their legitimacy. Ibn Mālik provided forty-five distinct qirāʾāt 

examples, demonstrating that grammatical structures found in ḥadīths also appear 

in Qurʾānic recitations. His grammatical methodology is particularly noteworthy 

for its balanced stance between the rigid approaches of Baṣran and Kūfan scholars. 

While the Baṣrans dismissed ḥadīth texts as insufficient linguistic evidence, the 

Kūfans accepted all linguistic variations as legitimate. Ibn Mālik, however, adopted 

a comparative and evidential method, considering both analogy (qiyās) and 

authentic textual sources. When analyzing problematic linguistic structures within 

ḥadīths, Ibn Mālik followed a structured methodology. He first identified the 

relevant ḥadīth text. He then isolated the grammatically problematic expression. 

Finally, he interpreted the expression based on grammatical principles, supporting 

his analysis with Qurʾānic verses, other ḥadīths, classical poetry, qirāʾāt examples, 

and prose texts. Some grammarians dismissed such expressions as irregular (shādh) 

or necessitated by metrical constraints (ḍarūrī) and thus excluded them from 

grammatical considerations. Ibn Mālik, in contrast, argued that ḥadīths should be 

regarded as legitimate linguistic data, emphasizing that even rare grammatical 

constructions remain valid within the broader framework of faṣīḥ Arabic. Ibn 

Mālik’s studies on Ṣaḥīḥ al-Bukhārī underscore the linguistic and grammatical 

significance of ḥadīths. He systematically analyzed problematic linguistic 

structures, pioneered the use of ḥadīths as a source for grammatical reasoning, and 

reinforced their legitimacy through comparisons with qirāʾāt and poetry. His 

methodological contributions laid the foundation for subsequent linguistic studies 

on ḥadīth texts, bridging the disciplines of ḥadīth sciences and Arabic grammar. His 

works provide a scientific framework for evaluating the linguistic position of 

ḥadīths within Arabic philology. This study will examine Ibn Mālik’s methodology 

as presented in his work "Shawāhid al-Tawḍīḥ wa al-Taṣḥīḥ li Mushkilāt al-Jāmiʿ 



 

 5 

al-Ṣaḥīḥ", focusing on how problematic expressions in Ṣaḥīḥ al-Bukhārī were 

analyzed. Additionally, it will explore how ḥadīths were used as grammatical 

evidence, how they were compared with qirāʾāt and poetry, and the broader 

contributions of Ibn Mālik in this field. Ultimately, this research aims to 

demonstrate that ḥadīths, beyond their religious significance, serve as a valuable 

linguistic corpus, offering new perspectives on how they should be examined within 

Arabic grammatical studies. 

Keywords: Arabic Language, Sahīh al-Bukhārī, Ibn Mālik, Shawāhid al-Tawḍīḥ, 

Syntax. 

 

 

Giriş 

Arap dili tarihi içinde nahiv alanında etkili eserler kaleme almış birçok müellif 

bulunmaktadır. Öne çıkan isimler arasında yer alan İbn Mâlik (ö. 672/1274), 

özellikle el-Elfiyye1 adlı manzum gramer kitabıyla geniş bir şöhrete ulaşmıştır. 

Sonraki dönemlerde de bu eser Arapça eğitim-öğretiminde temel kaynak olarak 

kabul edilmiştir. Onun dil ve nahiv konusundaki otoritesi, sadece Elfiye’de ortaya 

koyduğu kurallarla sınırlı olmayıp,2 Buhârî’nin el-Câmiu’s-sahîh’inde yer alan bazı 

dilsel müşkilleri izah etmeyi amaçladığı “Şevâhidu’t-tavdîh ve’t-tashîh li 

müşkilâti’l-Câmiı’s-sahîh” adlı eserde de kendisini göstermektedir. Bu eser, klasik 

nahiv birikimi ile hadis metinlerini doğrudan ilişkilendirmesi bakımından oldukça 

önemlidir. Çünkü İbn Mâlik, “Kur’an, hadis ve şiir” üçlüsünün Arap dilindeki 

örneklik (istişhâd) değerini bir arada kullanarak, dili daha kapsamlı bir perspektifle 

inceleme yoluna gitmiştir.3 

 
1 Bk. Ebû Abdillâh Cemâlüddîn Muhammed b. Abdillâh b. Mâlik et-Tâî, el-Elfiyye, thk. 
Abdülmuhsin b. Muhammed (Medine: b.y., 2021). 
2 Yusuf Akçakoca, “Arapça'da Didaktik Şiir Üzerine Bir İnceleme: el-Lâmiyyetu'l-efʿâl Örneği”, 
Pamukkale Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 7/2 (Aralık 2020), 1399-1412. 
3 Bk. Mehmet Zahid Çokyürür, “The Evidential of the Tradition of the Companions and Tābiʿī in 
Naḥw”, Cumhuriyet İlahiyat Dergisi 28/1 (Mayıs 2024). 



 

 6 

İbn Mâlik, Endülüs’te yetişmiş, daha sonra Şam bölgesine gelerek buralarda dersler 

vermiş, klasik nahiv ekollerinden Basra ve Kûfe birikimlerini mezcederek kendine 

has bir yaklaşım geliştirmiştir.4 el-Elfiyye’siyle ünlenmişse de ömrünün son 

dönemlerinde kaleme aldığı “Şevâhidu’t-tavdîh” adlı eseri de nahiv-hadis 

etkileşimini derinden gösteren önemli çalışmalarındandır. İbn Mâlik, İslâm âlimleri 

arasında kabul görmüş hadis derlemelerindeki (başta Buhârî olmak üzere) bazı 

ibarelerin gramer kurallarıyla çeliştiği düşünülen bölümlerine açıklık getirmeyi 

hedeflemiştir.5  

Bu eser, özellikle “dil kurallarıyla uyuşmaz görünen” veya “nahiv kitaplarında zayıf 

kabul edilen” kullanım örneklerini merkeze almaktadır. İbn Mâlik, bazı nahiv 

âlimlerinin şiir haricinde caiz görmediği uzun hazifler, şart cümlelerinde muzari-

mazi uyumu, nida edatları, edatların farklı anlamlarda kullanımı gibi birçok konuya 

hadislerden deliller sunarak yaklaşmaktadır. Arap nahiv geleneğinde hazif ve 

takdirin büyük ölçüde şiirle sınırlı tutulduğu görüşü hâkimdir. İbn Mâlik, hadis 

rivayetlerinde de benzer hazif örneklerinin gayet normal olduğunu söyleyerek, 

grameri sadece şiire dayalı örnekler üzerinden kurgulamanın eksikliğine işaret 

etmektedir.6 Bu konular, İbn Mâlik’in dil ve rivayet bütünlüğü içinde çalıştığını 

göstermektedir. Hadislerin hangi bağlamda söylendiğini göz önünde bulundurarak, 

dilsel tahliller yapmayı da önemsemektedir. Bu yaklaşım, sırf lafzî kaygılara 

dayanan birçok tartışmayı da çözümlemesini sağlamaktadır. 

İslâm âlimlerinin büyük çoğunluğu, Kur’an ve hadislerin sadece dinî hükümlerle 

ilgili olmayıp, aynı zamanda dönemin Arapça kullanımını en sahih şekilde 

yansıttığını kabul etmektedir.7 Ne var ki bazı nahiv âlimleri, hadislerin rivayet 

zincirinde ortaya çıkabilecek imlâ veya rivayet farklarından ötürü çekinceli 

davranmıştır. Fakat İbn Mâlik’in, el-Yunûnî gibi güvenilir ravilerden gelen el-

Câmiu’s-sahîh nüshasına dayanması, rivayetlerdeki okuma farklılıklarını da hesaba 

 
4 Mustafa Bilici, İbn Mâlik ve Şevâhidu’t-tavdîh ve’t-tashîh (Konya: Yüksek Lisans Tezi, Selçuk 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2008), 32-44. 
5	Ebû Abdillâh Cemâlüddîn Muhammed b. Abdillâh b. Mâlik et-Tâî, Şevâhidu’t-tavdîh ve’t-tashîh, 
thk. Taha Muhsin (Yemen: Mektebetü İbn Teymiye, 1405), 58-59. 
6 İbn Mâlik, Şevâhid, 133-134. 
7 Bir kısım örnek için bk. Hüseyin Avcı, Arapça Lügatlarda Hadislerle Istişhâd: Lisânu’l-Arab 
Örneği (Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2014), 31-67. 



 

 7 

kattığını göstermektedir.8 Böylelikle, bir ibarenin dilsel açıdan sorunlu olduğu 

sanıldığında, aslında başka rivayetteki okuma farklılığından kaynaklanan bir 

mesele olabileceğine dikkat çekmektedir. Bu yöntem, fıkhî açıdan da önemlidir. 

Zira, hadislerin meâlinde ufak bir kelime hatası, bazen hüküm sonucunu 

değiştirebileceği gibi gramer bakımından da yanlış anlamaya kapı 

aralayabilmektedir. İbn Mâlik, “yetersiz bir dil anlayışıyla” hadisi yanlış te’vil 

etmek yerine, önce Arap dilinin zenginliklerini, edat çeşitliliklerini, hazif 

imkânlarını göz önüne alarak metni şerh etmek gerektiğini vurgulamaktadır.9 Bu 

yaklaşım, hadislerin anlam bütünlüğünü korumakla beraber aynı zamanda dilsel 

yapılarını doğru anlamamızı sağlamaktadır. 

Tarihsel süreçte Basra, Kûfe ve Bağdat ekollerinin tezleri, şiir ve Kur’an şahitleri 

esas alınarak geliştirilmiştir. Bazı konular “ancak şiirde caizdir” denilerek mensur 

metinlerde kullanıldığı iddia edilen şekillere “zayıf” veya “muhâlafet” damgası 

vurulmuştur. İbn Mâlik’in Şevâhidu’t-tavdîh adlı eseri ise hadislerin de tıpkı şiir 

kadar güçlü bir şahit olduğunu pek çok misal ile göz önüne sermektedir.10 Bu, 

dönemin “hadislerin dilsel değeri” meselesine yeni bir canlılık kazandırmaktadır. 

Dolayısıyla bu eser, klasik ekollerin katı görüşlerini “Kur’an, şiir ve hadisler” 

üzerinden müzakereye açan bir çalışma hüviyetindedir. 

Arapça ve İslami ilimlerin pek çok dalında, hadislerin dili çoğu zaman 

hukuksal/itikadî boyutuyla ele alınsa da nahvî boyut ikinci planda kalmıştır. Oysa 

Arapça’nın sahih kullanımını yansıtan en önemli kaynaklar Kur’an ve hadislerdir. 

İbn Mâlik, bu gerçeği fark ederek dil kurallarının teoriden ibaret olmadığını, bizzat 

Peygamber ve sahabenin sözlerinde de aynı inceliklerin bulunduğunu 

göstermiştir.11 Bu, Arap dilinin “klasik gramer kuralları” ile “canlı kullanım” 

arasındaki kırılgan ilişkisini onarmada son derece değerlidir. Bütün bu çerçeve, 

Şevâhidu’t-tavdîh ve’t-tashîh adlı eserin gramer kurallarına ilaveten hadis ve fıkıh 

anlayışı açısından da ne denli işlevsel olduğunu göstermektedir. İbn Mâlik’in, 

Buhârî’nin el-Câmiu’s-sahîh nüshasındaki rivayetleri esas alıp Arapçanın 

 
8 İbn Mâlik, Şevâhid, 62. 
9 İbn Mâlik, Şevâhid, 58-59, 66. 
10 İbn Mâlik, Şevâhid, 205-206. 
11 İbn Mâlik, Şevâhid, 58-59. 



 

 8 

incelikleriyle karşılaştırması, birçok ‘müşkil’ zannedilen lafzın, aslında Arapça dil 

mantığında tutarlı yerinin bulunduğunu ispatlamaktadır. Bu, bir yandan hadis 

rivayetlerinin dilsel orijinalliğini korumakta diğer yandan ise Arap nahvinin 

kurallar istisnalar çerçevesinden ziyade geniş bir kullanım sahası içerisinde 

değerlendirilmesi gerektiğini ortaya koymaktadır. 

Dolayısıyla bu makalede, İbn Mâlik’in söz konusu eserindeki seçme örneklerden 

hareketle Arap nahvinin temel meselelerine dair tespitlerde bulunulacak ve hadisler 

üzerinden klasik nahiv ekollerince “zayıf” addedilen kullanımların aslında dilin 

işleyişi içinde yeri olduğu gösterilecektir. Böylece Arapça öğreniminde, 

hadislerden yararlanmanın edebî metinler kadar kıymetli olduğu gerçeği bir kez 

daha vurgulanacaktır. 

Konuyla ilgili olarak daha önce yapılmış çalışmalar başında yer alan kaynaklardan 

biri, Mustafa Bilici tarafından hazırlanan “İbn Mâlik ve Şevâhidu’t-tavdîh ve’t-

tashîh adlı eseri” başlıklı yüksek lisans tezidir.12 Söz konusu tez, İbn Mâlik’in 

hayatını, eserlerini ve bu kitabının metodolojik yönlerini ortaya koyması 

bakımından önemli bir katkı sunmaktadır. Literatür taramasından anlaşıldığı üzere, 

Bilici’nin çalışması, esere dair temel bir boşluğu doldurmuş olmakla birlikte, bazı 

meseleler bakımından daha derinlemesine analizlere ihtiyaç duyulmaktadır. 

1. Eserin Telif Amacı ve İçerik Özellikleri 

1.1. Telif Amacı 

İbn Mâlik’in söz konusu eserini telif etmesinin ardında, onun dönemin en itibarlı 

nahiv âlimlerinden biri hâline gelmesi ve özellikle “Buhârî’nin el-Câmiu’s-

sahîh’inde geçen bazı ifadelerin Arap dili kuralları açısından müşkil görülmesi” 

önemli bir rol oynamaktadır. 

Nitekim, Dımaşk’a yerleşip Âdiliyye Medresesi’ne intisap etmesiyle birlikte İbn 

Mâlik’in ünü daha da yaygınlaşmıştır. Dönemin ilmî zümreleri özellikle 

muhaddislerin teşvik ve talepleriyle kendisinden, Sahîh-i buhârî’deki zorlu veya 

anlaşılması güç gramer kısımlarını şerh etmesi istenmiştir. Bu talep, o dönemin 

 
12 Bk. Bilici, İbn Mâlik ve Şevâhidu’t-tavdîh ve’t-tashîh, 32-44. 



 

 9 

Arapça anlayışında zaman zaman görülen birtakım tereddütlerden 

kaynaklanmaktadır. Bazı rivayetlerdeki ifadeler veya fiil/edat kullanımları, klasik 

nahiv kuralları çerçevesinde “tuhaf” veya “kural dışı” gibi algılanabilmekteydi.13 

İbn Mâlik, bu isteklere icâbet ederek Buhârî’nin el-Câmiu’s-sahîh nüshası üzerinde 

çalışmış, güvenilirliğiyle tanınan meşhur muhaddis Şerafettin el-Yunûnî’den (ö. 

701) aldığı nüshayı ise esas nüsha olarak kabul etmiştir. Bu süreç, müellifin sadece 

teorik nahiv bilgisini değil, aynı zamanda rivayetlerin metin bütünlüğüne hâkim 

olma becerisini de göstermektedir. Günümüzde de hadis metinlerinin kritik 

incelenmesinde nüsha güvenirliği büyük önem taşımaktadır. İbn Mâlik bunu 

yüzyıllar önce titizlikle uygulayarak, dil bakımından “müşkil” görülen ifadelerin 

aslında Arapça kaidelerle uyuştuğunu örnekleriyle ispatlamayı amaçlamıştır.14 

Böylece İbn Mâlik, Şevâhidu’t-tavdîh ve’t-tashîh” adıyla birçok “müşkil” ifadeye 

yetmişten fazla bölüm hâlinde açıklık getirmektedir.15 

Eserin yazılış motivasyonu, daha çok o dönemde Arapça eğitimine hâkim olan 

anlayışın hadis metinlerinde yer yer “kural ihlali” veya “tuhaf kullanım” bulunduğu 

düşüncesidir. Müellif, bu yanılgıyı gidermek için, hadislere yönelik gramer 

açıklamaları yaparak söz konusu rivayetlerin aslında dil kurallarına uyduğunu 

(yahut Arapça’nın edebî kullanımındaki esnekliklere dâhil olduğunu) örneklerle 

göstermektedir. Bu bağlamda, Şevâhidu’t-tavdîh ve’t-tashîh’in müellifin ömrünün 

sonuna doğru kaleme alınmış olması da dikkate değerdir. Zira İbn Mâlik, Uzun 

yıllara dayanan nahiv tecrübesi ve İslâmî ilimler alanındaki geniş bilgisini, Buhârî 

rivayetlerindeki dilsel zorlukları açıklarken kullanmıştır. Böylece, eserinin 

içeriğine nahiv ilkelerinin yanısıra Kur’an ve hadis merkezli bütüncül bir bakışı da 

yansıtmıştır. 

1.2. Eserin İçerik Özellikleri 

Şevâhidu’t-tavdîh ve’t-tashîh, ağırlıklı olarak Buhârî’nin el-Câmiu’s-sahîh’inde yer 

alan ve Arap dilinde bazı sorunlu veya anlaşılması güç gibi görünen rivayet ve 

lafızların tahliline odaklanmaktadır. İbn Mâlik, geleneğin aksine klasik şiir veya 

 
13	İbn Mâlik, Şevâhid, 58-59. 
14 İbn Mâlik, Şevâhid, 58. 
15	İbn Mâlik, Şevâhid, 12. 



 

 10 

Kur’ân’ın ötesinde hadislerden de dil şâhidliği alabileceğini göstermek istemiştir. 

Bu husus, dönemin birçok nahiv âliminin daha çok şiir ve fasih nesir örneklerini 

esas alma geleneğine kıyasla yeni veya alternatif bir yaklaşım olarak dikkat 

çekmektedir.16 

1. Eserde, zaman zaman nahiv kitaplarında “kural dışı” sayılan kullanımların 

gerçekte Arapça’nın kendine özgü esnekliği dâhilinde nasıl yorumlanabileceği 

gösterilmektedir.  

2. Eser, nahiv âlimleri arasındaki ihtilaflı konular üzerinde yoğunlaşmaktadır. 

Örneğin, muzari-mazi fiil ilişkisi, hal cümlelerinde fiil kullanımı, hazif ve takdir 

kuralları gibi alanlarda Arap şairlerinin kalıplarına ilave olarak hadis örnekleri 

sunmakla, Arapça’nın sadece şiirle kaim olmadığını göstermeye çalışmaktadır. 

İbn Mâlik, yeterli örnek bulunamadığı için “zayıf” veya “tuhaf” kabul edilen 

bazı dil yapılarını hadislerde görünce, “Bu form, hadiste geçiyor; o hâlde dilde 

de yeri vardır.” şeklinde bir savunma geliştirmektedir. Dolayısıyla eser, 

hadislerde görülen kullanımların dilsel meşruiyetini kanıtlamayı amaçlayan pek 

çok şâhid içermektedir. 

3. Müellif, hadis metinlerinin fasihlik derecesi üzerine tartışmalarda oldukça 

olumlu bir tavır takınmaktadır. Kur’an ve şiir haricinde hadisleri de en az onlar 

kadar sağlam birer dil kaynağı olarak görmektedir.17 Bu tavır, o dönemde bazı 

âlimler arasında hâlâ tartışılan “hadislerin râvilerden kaynaklı dilsel değişime 

uğramış olabileceği” konusuna bir cevap niteliğindedir. İbn Mâlik, senet ve 

metin bakımından sıhhatli rivayetlerin, şiir kadar güvenilir şâhid olabileceği 

fikrini ileri sürmektedir. 

4. Eser, her ne kadar özelde “Buhârî’deki müşkilât” teması etrafında kurgulansa 

da Arapça cümle yapıları, edatların fonksiyonları, kelime hazifleri, iştikak 

(türetme) ve sarfî (morfolojik) varyantlar gibi çok sayıda konuyu 

örneklendirmektedir. İbn Mâlik, olayların tarihî ve rivayet bağlamına da kısmen 

temas ederek, dilsel incelemenin salt teoriden ibaret olmadığını; metin bağlamı 

 
16 İbn Mâlik, Şevâhid, 58-59. 
17 İbn Mâlik, Şevâhid, 62. 



 

 11 

ve rivayet güvenilirliğiyle birleştiğinde daha sağlam bir neticeye ulaşıldığını 

göstermektedir.18 

Bütün bu yönleriyle Şevâhidu’t-tavdîh ve’t-tashîh li müşkilâti’l-Câmiı’s-sahîh, 

klasik Arap nahvinde “Kur’an ve şiir merkezli şahit” anlayışının yanı sıra hadislerin 

de güçlü birer dil malzemesi olduğu iddiasını somut örneklerle desteklemektedir. 

Bu anlamda eser, Arap dili ve hadis ilimleri arasındaki etkileşimi derinleştiren 

benzersiz bir şerh hüviyeti taşımaktadır. 

2. Nahvî Meseleler ve Hadis Rivayetlerinden Örnekler 

Mevzu bahis eser, Arap dilinde “müşkil” sayılan veya “kural dışı” gibi algılanan 

rivayetleri açıklamak amacıyla pek çok nahiv kuralı örnek barındırmaktadır. İbn 

Mâlik, bu kısımları incelerken klasik nahiv birikimiyle hadis metinlerinin dilsel 

yapısını bir arada kullanmakta ve çoğu zaman, “şiirde rastlanan bazı özelliklerin 

hadislerde de geçerli” olduğunu göstermek istemektedir. Bu bölümde, eserde dikkat 

çekilen belli başlı nahiv kaideleri ve bunların hadis örnekleriyle nasıl 

temellendirildiği ele alınacaktır. 

2.1. Nidâ Edatları ve Hazif Meseleleri “ يِنَتیَْل اَی ” İfadesi 

Eserde ilk dikkat çeken örneklerden biri, Varaka b. Nevfel’in Hz. Peygamber’e 

yönelik söylediği: “ كمُوق كجُرخُی ذإ ا.یح نُوكأ ينتیل ای ” (keşke ben de hayatta olsam 

da kavmin seni çıkardığı vakit sana yardım edebilsem.)19 İbn Mâlik burada, metnin 

zahiren “Ya Muhammed! Keşke ben de sağ olsaydım.” şeklinde takdir edilmesini 

(yani gizli bir münadâ yerleştirmenin) gramer açısından zayıf gördüğünü ifade 

etmektedir.20 Buna gerekçe olarak: 

1. “ ای ” edatının her zaman münadâ (çağrı) anlamı taşımaması: Normalde “ ای ” 

kullanımı, birine hitap ederken beklenen bir nida edatıdır. Fakat İbn Mâlik, “  ای

تیل ” ifadesinde “ ای ”nın tenbih (dikkat çekme) veya kişinin kendi iç sesiyle, 

hayıflanma tonlamasıyla söylendiğini vurgulamaktadır. Yani ortada gerçek bir 

 
18 İbn Mâlik, Şevâhid, 58-59, 62-63. 
19 Buhârî, Bed’u’l-vahy, 1 (No. 3). 
20 İbn Mâlik, Şevâhid, 59. 



 

 12 

çağrı yoktur. Öte yandan İbn Mâlik “ تیل ” edatının önünde, Arapların geleneksel 

olarak “ ای ” şeklinde bir nida getirme alışkanlığı olmadığını; dolayısıyla “ ينتیل ای ” 

ifadesinde bir nida unsuru aramanın hatalı olduğunu belirtmektedir.21 

2. İbn Mâlik bu hususu desteklemek için Meryem suresindeki “ اَذھَ لَبَْق ُّتمِ ينَِتیَْل اَی ” 

(keşke, dedi, bundan önce ölseydim de unutulup gitseydim!)22 cümlesini örnek 

göstermektedir. Orada, Hz. Meryem kimseyi çağırmaksızın kendi kendine “ah 

keşke daha önce ölseydim” diyerek iç geçirmektedir.23 Dolayısıyla Arapçada 

“ تَیَْل اَی ” ibaresi, bazen sadece dilek/temenni veya iç konuşma anlamı içermekte 

olup, dışa dönük bir “ey filan!” vurgusu içermeyebilmektedir. 

3. Klasik nahivde “ ينَِتیَْل اَی ” ibaresine “ ...ينَِتیَْل ُ،دَّمحَمُ اَی ” benzeri takdirler 

yapılabilse de İbn Mâlik bunun gereksiz bir karmaşa olduğunu belirtmektedir. 

Arapça kullanımlarında sadece “tenbih” kipiyle yapılan bu tür ifadelere sıkça 

rastlandığını, bununla “bazen kendi kendine konuşma” veya “dışa vurulmayan 

bir niyaz” kastedildiğini söylemektedir.24 

Bu tahlil, İbn Mâlik’in hadislerde basit gibi görünen edatların altında yatan ince 

gramer ve anlam bağlantılarını nasıl ortaya koyduğunu göstermektedir. 

2.2. Şart Cümlelerinde Muzari-Mâzî Kullanımı 

Klasik nahiv kitaplarında, şart cümlesinde muzari fiilin yer alması durumunda 

cevap cümlesinde de muzari fiil kullanımının tercih edildiğine dair bir anlayış 

vardır. Ancak İbn Mâlik, hadisler ve Kur’an metinlerinden getirdiği delillerle, 

muzari/mazi kullanımının da fasih olduğunu ortaya koymaktadır.25 

 
21 İbn Mâlik, Şevâhid, 59-61. 
22 Meryem 19/23. 
23 İbn Mâlik, Şevâhid, 59. 
24 İbn Mâlik, Şevâhid, 58-59. 
25 İbn Mâlik, Şevâhid, 67-70. 



 

 13 

Örneğin şu hadiste: “ ھِبِنَْذ نْمِ مََّدَقَت امَُ ھَل رَفُِغ ،اًباسَتِحْاوَ اًنامَیإِ رِدَْقلْاَ ةَلیَْل مُْقَی نْمَ ” (kim 

Kadir gecesini iman ve beklentisi Allah için ihya ederse, geçmiş günahları 

bağışlanır.)26 

• “ مُْقَی ”: Şart fiili (muzari). 

• “ رَفُِغ ”: Cevap fiili (mazi). 

İbn Mâlik, bazılarının bu tarzı “zayıf kullanım” veya “şiirde görülür” diye 

değerlendirdiğini; ancak hadislerde, hatta Kur’an’da meşhur örneklerinin olduğunu 

söylemektedir.27 Aynı gerekçeyle “  اھََل مْھُُقاَنعَْأ تَّْلظََفً ةَیآ ءِامََّسلا نَمِ مْھِیَْلعَ لْزَِّنُنْ أشََن نْإِ

نَیعِضِاخَ ” (biz dilesek, onların üzerine gökten bir mucize indiririz de ona boyunları 

eğilip kalır.)28 ayetini bu duruma örnek vermektedir. “ لْزَِّنُنْ أشََن نْإِ ” (muzari) / “ تَّْلظََف ” 

(mazi) formülünü gösterdiğini zikretmektedir.29 Böylece Arapça’da zamansal veya 

fiilî bir mâna kayması olmadan muzari/mazi dağılımının gayet doğal sayıldığına 

işaret etmektedir. 

2.3. Hal Cümlelerinde Fiil Biçimlerinin Çeşitliliği 

Eserde, hal cümlesi ve temyîz konularında çeşitli hadis örnekleri incelenmektedir. 

Mesela: “ ّذُع رَاَّنلا اھَیفِ تَْلخََدَف ،اعًوجُ تَْتامَ ىَّتحَ اھَْتسََبحٍَ ةَّرھِ يفٌِ ةَأرَمْا تَِبِ ” (bir kadın, 

açlıktan ölünceye kadar hapsettiği bir kedi nedeniyle Cehennemle 

cezalandırılmıştır.)30 Bir kadının kedi yüzünden cezaya çarptırılması hadisi 

üzerinde durularak, “ يف ” harfinin yer yer sebep anlamıyla kullanıldığı 

vurgulanmaktadır.31 Yani cümle, “kediyle ilgili davranışı sebebiyle o kadın azap 

gördü” şeklinde anlaşılmaktadır. 

 
26 Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmail Buhârî, el-Câmiʿu’s-sahîh, thk. Mustafa Dîb (Dimaşk: Dâru 
İbn Kesîr, 1993), “Kitabü’l-imân”, 24 (No. 35); Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmail Buhârî, el-
Câmiʿu’s-sahîh	(Suriye: Dârü’l-Kemâli’l-Muttahide, 1437), “el-Îmân”, 25 (No.35). 
27 İbn Mâlik, Şevâhid, 67-68. 
28 Şu'arâ 26/4. 
29 İbn Mâlik, Şevâhid, 69. 
30 Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmail Buhârî, el-Câmiʿu’s-sahîh (Kahire: Dâru Ta’sîl, 2012), 
“Bâbü’n-fi’ş-şurb”, 41 (10). 
31 İbn Mâlik, Şevâhid, 123. 



 

 14 

Aynı şekilde “ ّیضَُ هلاَعَْأ ،رِوُّنَّتلا لِْثمِ بٍقَْث ىَلإِ اَنقَْلطَنْاَف رٌاَنُ ھَتحَْتُ دَّقوََتَی ،عٌسِاوَُ ھُلَفسَْأوَ قٌِ ” 

(biz, ağzı dar ve alt kısmı geniş bir tandıra benzeyen bir deliğe doğru gittik; onun 

altında bir ateş yanıyordu)32 hadisi dilbilgisi açısından incelenmesi ve tahlilleri ele 

alınacak olursa şöyledir: 

A. Hadiste “ ارًان ” Kelimesinin Kullanımı ve Terkibi: Hadiste geçen “ ارًان ” (ateş) 

kelimesinin cümledeki konumu, dilbilgisel açıdan dikkat çekicidir. Zira kelime, 

görünürde nesne konumunda durmasına rağmen, burada “temyîz” (belirleyici 

açıklama) olarak kullanılmıştır. Temyîz, Arapçada anlamın muğlaklaşmasını 

önlemek ve bir fiil ya da isimden sonra gelen ifadenin neyi açıkladığını ortaya 

koymak amacıyla kullanılan bir terkip unsurudur. Bu bağlamda, “ ُدَقوََتَی ” (yanıyor) 

fiilinin kime ya da neye nispet edildiği sorusu ortaya çıkmaktadır. Fiil, aslında 

“ateş” ile ilişkilidir. Ancak cümlede “ateş” özne (fail) konumunda değil, anlamı 

tamamlayan bir unsur olarak temyîz şeklinde yer almıştır. Bu yapının gramer 

açısından doğru anlaşılması için fiil ile failin açıkça zikredildiği bir yapı ile 

karşılaştırılması mümkündür. Örneğin, “ ارًانُ ھَتحَْتُ دَّقوََتَی ” (onun altında bir ateş 

yanıyordu) cümlesi, fiil - özne mantığı ile yeniden kurulacak olursa şu şekilde ifade 

edilebilir: “ هرانُ دَّقوََتَی  ُھَتحَْت  ” (ateşi onun altında yanıyordu). Bu dönüşüm, cümlede 

geçen “ ارًان ” kelimesinin aslında fiille ilişkili bir anlam tamamlayıcısı olduğunu ve 

gramer açısından temyîz konumunda değerlendirildiğini ortaya koymaktadır. 

Böylece kelimenin doğrudan nesne gibi görünse de teknik olarak nesne değil, 

açıklayıcı bir unsur olduğu anlaşılmaktadır. 

B. Cümlede Mevsûl İfadenin Hazfi (Gizlenmesi): Hadiste dikkat çeken bir diğer 

nokta ise fiilin öznesinin (failinin) açıkça zikredilmemesi ve anlamın bir mevsûl 

(bağlaçlı isim) üzerinden dolaylı şekilde aktarılmasıdır. Burada geçen “ ُ ھَتحَْتُ دَّقوََتَی

رٌاَن ” cümlesi, ilk bakışta öznesiz bir fiil cümlesi gibi görünmektedir. Ancak bu yapı, 

Arapçada sıkça görülen bir hazif (gizleme) tekniği ile oluşturulmuştur. Bu durumu 

iki şekilde açıklamak mümkündür: 

 
32 Buhârî, 2012, “Cenâiz”, 92 (No. 1395). 



 

 15 

A. Açık gramer yapısı ile: “ راَنُ ھَتحَْت يذلا دَّقوََتَی ” (altında ateş olan şey yanıyordu.)33  

Burada “ يذلا ” mevsûlü açıkça zikredilmiş, fiile bağlanmıştır. 

B. Daha kısa ve yaygın kullanılan yapı ile: “ رانُ ھَتحَْت ام دَّقوََتَی ” (altında olan 

yanıyordu.) Bu ifadede özne yine dolaylı biçimde ifade edilmekte, ancak 

bağlamdan açıkça anlaşılmaktadır. Benzer kullanımlar, Arapçada anlatımı daha 

akıcı hale getirmekte ve söylenmek isteneni bağlam içinde daha etkili bir şekilde 

aktarmaktadır. Aynı zamanda, cümlede anlamın özneye doğrudan bağlanması 

yerine, bağlam yoluyla iletilmesini mümkün kılmaktadır. Bu da Arap dilinde hal 

cümleleri ve fiilî yapıların gramatik esnekliği açısından önemli bir örnek teşkil 

etmektedir. 

Bu tür kullanımlar, Arapçada fiil ile fail (özne) arasındaki ilişkinin her zaman açık 

şekilde belirtilmeyebileceğini ve bazı durumlarda failin hazfedilmiş (gizlenmiş) 

olabileceğini göstermektedir. Nitekim İbn Mâlik de hadislerdeki bağlamın gramer 

tahlilinde çok belirleyici olduğunu vurgulamaktadır.34 Ona göre, bazı cümlelerde 

fiilin gerçek öznesi açıkça zikredilmemiş olabilir; anlam ise bağlamdan 

çıkarılabilmektedir. Bu durum, Arapça'da hal cümlelerinin ve fiilî yapılarla kurulan 

anlatım biçimlerinin neden zaman zaman özneyi belirtmeden kurulduğunu ve bu 

tarz kullanımların aslında bağlamla nasıl anlam kazandığını göstermesi açısından 

önemlidir. 

2.4. İstisna Cümleleri ve “ لاإ ” Sonrası Kelimenin İ’râbı 

İstisna kalıplarının Kur’an ve hadis metinlerinde farklı i’râb biçimleriyle karşımıza 

çıkması, nahiv âlimleri arasında uzun süredir tartışılan bir konudur. Bu meseleye 

dikkat çeken âlimlerden biri de İbn Mâlik’tir. O, şu cümleyi örnek vermektedir: 

“ مْرِحُْی مَْلَ ةَداَتَق وُبَأ َّلاإِ مْھُُّلُك اومُرَحَْأ ” (hepsi ihrama girdi, ancak Ebû Katâde ihrama 

girmedi.)35 Bu cümlede “Ebû Katâde” kelimesi, bazı dilcilerin beklentisinin aksine 

mansûb yani “ َةَداَتَق ابَأ َّلاإِ ” değil, merfû yani “ َةَداَتَق وُبَأ َّلاإِ ” olarak gelmiştir. Bu durum, 

onun cümlede müptedâ konumunda olup yeni bir cümlenin başladığı şeklinde 

 
33 Buhârî, 1437, “Tefsir”, 96 (No. 4954). 
34 İbn Mâlik, Şevâhid, 133. 
35 İbn Mâlik, Şevâhid, 94-97. 



 

 16 

açıklanmaktadır. Öyle ki “ancak Ebû Katâde ihrama girmedi” ifadesi, başlı başına 

bağımsız bir cümle olarak değerlendirilmektedir. Bu örnekten hareketle, istisna 

edatı olan “ لاإ ”dan sonra gelen kelimenin her zaman nesne konumunda gelmesi 

gerekmediği anlaşılmaktadır. Bu kelime kimi zaman müptedâ veya haber 

konumunda da olabilmektedir.36  

Benzer bir yapı, Kur’an’daki şu ayette de görülmektedir: “  نَمَِل اھََّنإِ اَنرَّْدَقُ ھَتَأرَمْا َّلاإِ

نَیرِبِاَغلْا ” (karısı hariç; biz onun geride kalanlardan olmasını takdir ettik.)37 Bu ayette 

geçen “ كتأرما لاإ ” ifadesi, bazı kıraatlerde mansûb olarak, bazılarında ise merfû 

sayılabilecek şekilde okunmuştur. Her iki okuma da Arapça dil bilgisi açısından 

caiz ve anlam bakımından geçerlidir. Bu örnekler, “ لاإ ” edatından sonraki kelimenin 

konumunun cümle yapısına göre değişebileceğini ve sabit bir i‘râb kalıbına 

indirgenemeyeceğini göstermektedir.38 

Bu durum, İbn Mâlik’e göre, Basra ekolüyle Kûfe ekolü arasındaki farklı 

yorumların hadislerde de karşılığının bulunduğunu ve “dil kurallarının hadiste 

‘mutlaka’ geçerli tek formu yok” anlayışını güçlendirmektedir.39 

2.5. “ دعب امأ ” Girişli Cümleler ve Şart İşlevi 

“ دعَْب اَّمَأ ” ifadesi, Hz. Peygamber’in hutbelerinde ve hitaplarında sıkça yer alan 

meşhur bir kalıptır. Nahiv âlimleri, bu ifadedeki “ اَّمَأ ” edatını şart edatları 

kapsamında değerlendirmiş ve onu “ ءيشَ نْمِ نُْكَی امَھْمَ ” şeklinde takdir etmiştir. Bu 

çerçevede, ardından gelen cümlenin şartın cevabı olduğu kabul edilmiş, dolayısıyla 

cümlenin başında “ف” harfinin gelmesi gerektiği belirtilmiştir. Nitekim İbn Mâlik 

de bu görüşü benimseyerek, cümle başlarındaki “ف” harfinin varlığını şart-cevap 

düzeninin bir gereği olarak zikretmiştir.40 Bununla birlikte, bazı hadis rivayetlerinde 

bu “ف” harfinin hazfedildiği görülmektedir. Mesela Hz. Peygamber’in şu sözü 

 
36 İbn Mâlik, Şevâhid, 94. 
37 Hud 11/76. 
38 İbn Mâlik, Şevâhid, 94-95.	
39 İbn Mâlik, Şevâhid, 94-97.	
40 İbn Mâlik, Şevâhid, 195-196.	



 

 17 

buna örnektir: “ الله باتك يف تسیل اطًورش نوطرتشی لٍاجر لُاب ام ُ،دعب امأ ” (peki Allah'ın 

kitabında olmayan şartları şart koşan adamların durumu nedir?)41 Bu tür 

rivayetlerde şart edatından sonra gelmesi gereken “ف” harfinin bulunmaması, Arap 

dilinin doğal akışı ve sözlü kullanımındaki esnekliğin bir tezahürü olarak 

değerlendirilmiştir. Her ne kadar klasik kural gereği “ف” harfinin bulunması 

gerektiği ifade edilse de nahiv âlimleri bu gibi örneklerde lafzî eksikliğin takdir 

yoluyla telafi edilebileceğini ve anlam bütünlüğünün korunduğunu belirtmiştir. 

İbn Mâlik, bu tür hadislerdeki kullanımları değerlendirirken, lafız ve takdir 

düzeyinde Arapçanın dil kurallarıyla uyumlu olduklarını savunmaktadır. Bu 

doğrultuda, “ف” harfinin hazfi bazı şiir örneklerinde ve anlamın açık olduğu nesir 

metinlerinde caiz görülmüş, yalnızca şiirle sınırlandırılmasının eksik bir 

değerlendirme olduğu ifade edilmiştir.42 

2.6. Fiil-Müptedâ (Özne) ve Cevap Cümleleri Hazfi 

“ اھَبِ عْتِمَْتسْا َّلاإِوَ اھَُبحِاصَ ءَاجَ نِْإَف ” (şayet malın sahibi gelirse, aksi takdirde ondan 

yararlan).43 Bu örnek, bir şart cümlesinde cevap fiilinin açıkça zikredilmeden 

anlaşılabileceğini göstermektedir. Normalde “şayet malın sahibi gelirse ver, 

gelmezse ondan yararlan” diye anlaşılmaktadır. Fakat rivayet “ اھَبِ عْتِمَْتسْا َّلاإِوَ ” (aksi 

takdirde ondan yararlan) gibi kısaltılmıştır. İbn Mâlik, bunun şiire özgü bir kullanım 

olmadığını, nesir ve hadis metinlerinde de benzer haziflerin doğal sayıldığını 

vurgulamaktadır.44 “İbn Mâlik, hadis metinlerindeki zımnî (örtük) anlatımın Arapça 

retoriğinin bir parçası olduğunu belirtmektedir. Bu nedenle ona göre, bir şart 

cümlesinde cevap fiilinin açıkça zikredilmeksizin anlaşılması, ‘zayıf’ kabul 

edilerek elenmemelidir. Aksine, gramer kuralları bu tür kullanımlar çerçevesinde 

yeniden değerlendirilmelidir.45 

 

 
41 Buhârî, 2012, “Kitâbü’l-buyû‘”, 73 (No. 2176). 
42 İbn Mâlik, Şevâhid, 195. 
43 Buhârî, 2012, “Bâb dâlletü’l-ibil”, 10 (No. 2439). 
44 İbn Mâlik, Şevâhid, 192-194.	
45 İbn Mâlik, Şevâhid, 193-194. 



 

 18 

2.7. Zamir Kayması (iltifât) ve Müzekker-Müennes Uyumu 

İbn Mâlik, zamir kayması (iltifât) ve şahıs değişimi meselelerini işlerken, bazı 

yapıların “nahiv kaidesine aykırı” sanılmaması gerektiğini vurgulamaktadır. 

Nitekim, “ ؟مُْھ َّيجِرِخْمُ وََأ ” ifadesinde olduğu gibi, soru hemzesi ( ماھفتسلاا ةزمھ ) ile 

“ وأ ” atıf edatının birleşimi ve ardından gelen “ مُْھ”  zamiri, nahiv yönüyle dikkat 

çekicidir.46 

İbn Mâlik’e göre bu tür örneklerde, aslolan atıf harfinden sonra istifham hemzesinin 

gelmesidir. Yani “ عََقوَ امَ اَذإَِأ َّمُث” ،“امََّلُكَأ” ،“نوُعمَطَْتَأَف ” şeklinde kullanımlar daha aslî 

kabul edilmektedir. Ancak istifham hemzesinin mahiyeti gereği cümlenin başında 

yer alması esas olduğundan, ”َّمُثَأ” ،“امََّلُكوََأ “نَوُعمَطَْتَفأ“  gibi hemzenin atıf harfinin 

önüne geçmesi istisna olarak değerlendirilmiş ve buna özellikle cevaz verilmiştir. 

Çünkü hemze, istifham edatlarının aslıdır ve istifham cümlesi başta olmalıdır. Bu 

da hemzeye öncelik verilmesini gerektirmektedir. İbn Mâlik, Zemahşerî’nin bu tür 

kullanımlarda hemze ile atıf harfi arasında bir hazf olduğunu ileri sürmesini isabetli 

bulmaz; zira anlam hazfa ihtiyaç duymaksızın yerli yerindedir.47 

İbn Mâlik bu tür örnekleri, Arap dilinin doğal akışı içerisinde ele almaktadır. Onun 

yaklaşımı, özellikle hadislerde karşılaşılan bu gibi yapıların sırf kural dışı 

görünümleri sebebiyle reddedilmemesi gerektiğini savunmaktadır. Ona göre, şiirde 

kabul edilen dil varyasyonları nasıl nesir için de muteberse, hadis metinleri de 

benzer esneklikleri taşıyabilmektedir. Böylece hadisler, nahiv ve belâgat 

bakımından sadece Kur’an ve şiir değil, üçüncü temel dil tanıklığı kaynağı olarak 

kabul edilmektedir. Bu bütünlük bir yandan Arapça öğreniminde hadislere dair 

tereddütleri azaltmakta diğer yandan ise fıkıh-hadis gibi alanlardaki yorumlarda 

dilin doğru anlaşılmasına katkı sağlamaktadır. 

 

 

 
46 İbn Mâlik, Şevâhid, 63-65. 
47 İbn Mâlik, Şevâhid, 65. 



 

 19 

2.8. “ عبْسَ ” (Yedi) ve “ يِنامَث ” (Sekiz) Kelimelerinin Kullanımı 

Ebû Berze el-Eslemî bir rivayetinde şöyle demiştir: “  عَبْسَ اللهِ لِوُسرَ عَمَ تُوْزَغَ” 

ينِامََث وَْأ تاوَزَغَ (Hz. Peygamber ile yedi veya sekiz gazveye katıldım.)48 Bu 

bağlamda kullanılması beklenen biçim “ اًینِامَث ” veya “ تٍاوزَغَ ينِامَث ” olmalı iken, 

burada yalnızca “ ينِامَث ” şeklinde gelmiş ve tenvin kullanılmamıştır.49 İbn Mâlik, bu 

durumu izah etmek üzere üç muhtemel açıklama sunmaktadır: 

A. Hazif Edilmiş Kelime Varsayımı: İbn Mâlik’e göre, aslında bu cümlede “  عَبْسَ

تٍاوَزَغَ نِامََث وأ تٍاوَزَغَ ” ifadesi kastedilmiştir. Yani her iki sayıya da ait olan 

“ تاوَزَغَ ” kelimesi tekrar edilmek istenmemiş, ikinci kullanım hazfedilmiştir. 

Ancak “ ينِامَث ” kelimesi i‘râb açısından (mansûb durumda) kalmaya devam etmiştir. 

Bu durumda lafızda olmasa da takdiren orada bir kelime “ تاوَزَغَ ” bulunduğu kabul 

edilmektedir.50 

B. “ ينِامَث ”nin ”َيرِاوَج“  Türü Kelimelere Benzetilmesi: Bazı Arapça kelimelerde, 

özellikle sonu uzun “â” sesiyle biten dişil çoğul isimlerde (örneğin “ يرِاوَجَ ”) tenvin 

yer almaz. “ ينِامَث ” kelimesi de bu kalıba benzetilerek tenvinsiz yazılmış olabilir. Bu 

tür bir benzetme, Arap şiirinde ve rivayetlerde sıkça görülen bir dil oyunudur.51 

C. Rab‘ıyye Lehçesi Etkisi: İbn Mâlik’in dikkat çektiği bir diğer husus, Rab‘ıyye 

lehçesidir. Bu lehçeye göre mansûb bir kelimenin sonundaki elif yazılmaz ve tenvin 

de gösterilmez. Dolayısıyla “ ينِامَث ” kelimesinin elifsiz ve tenvinsiz olarak 

zikredilmiş olması, bu lehçenin yazım geleneğiyle açıklanabilmektedir.52 

Bu tür örnekler başka hadislerde de mevcuttur. Nitekim Hz. Peygamber, şu 

hadisinde de benzer bir durum göze çarpmaktadır: “  تِاھََّمُلأْا قَوُقُع مُْكیَْلعَ مََّرحَ lََّا َّنإِ

تِاھَوَ عََنمَوَ تِاَنَبلْاَ دْأوَوَ ” (Allah, sizlere annelere karşı gelmeyi, kız çocuklarını diri 

 
48 Bu hadis Buhâri’de şu ibarelerle yer almaktadır: توزغ	عم	لوسر	الله	ىلص	الله	ھیلع	ملسو	تس	تاوزغ	وأ	عبس	

نامثو	)تاوزغ ). Buhârî, 1437, “Ebvâbü’l-‘ameli fi’s-salât”, 12 (No. 1211) 
49 İbn Mâlik, Şevâhid, 101-103. 
50 İbn Mâlik, Şevâhid, 101-102. 
51 İbn Mâlik, Şevâhid, 102. 
52 İbn Mâlik, Şevâhid, 102. 



 

 20 

diri gömmeyi, cimriliği ve ısrarla istemeyi haram kılmıştır.)53 Bu hadiste geçen 

“ عََنمَ ” kelimesi aslında “ اًعَنمَ ” şeklinde mansûb olması gerekirken, sonunda elif yer 

almaz. Bu da Zebi‘a lehçesindeki yazım geleneğine bağlanmaktadır. Yani elif ve 

tenvin, yazımda gösterilmeden ifade edilmiş; fakat mâna ve i‘râb açısından yerinde 

sayılmıştır.54 

2.9. İlletli Fiillerin Sağlam Fiil Gibi Kullanılması: 

Arapçada bazı fiiller illetli harflerle özellikle sonu “ي” veya “و” harfi ile 

bitmektedir. Bu tür fiillere “muʻtell” (illetli) fiiller denmektedir. Normalde bu 

fiillerin çekiminde bazı ses düşmeleri veya değişiklikler oluşmaktadır. Ancak 

birtakım durumlarda, bu fiiller sağlam fiilmiş gibi, yani ses değişikliğine 

uğramadan kullanılmaktadır. Bu tür kullanımlar, özellikle şiirde, kıraat 

farklılıklarında ve fasih konuşmalarda görülmektedir.55 Bu kullanıma bir örnek Hz. 

Âişe şu sözünde yer almaktadır: “ يكِبَْی كَمَاَقمَ مُْقَی نْإِ ” (eğer senin yerine geçerse, 

ağlayacaktır.)56 Buradaki “ يكِبَْی ” kelimesi “ağlayacaktır” anlamına gelmektedir. 

Aslında bu fiilin kökü de illetli bir fiildir ( ىكََب ), ama yine sağlam fiil gibi 

kullanılmıştır.57 Örneklerle açıklamalar şu şekilde sıralanabilir: 

1. Kıraat-ı Künbel'e örnek bir ayet şöyledir: “  رَجَْأ عُیضُِی لاَ lََّا َّنِإَف رْبِصَْیوَ قَِّتَی نمَُ ھَّنإِ

نَینِسِحْمُلْا ” 

(kim takva sahibi olup sabrederse, şüphesiz ki Allah iyilik edenlerin ecrini zayi 

etmez.)58 Buradaki “ قَِّتَی ” fiili normalde sonunda “ي” harfi olduğu için bazı 

durumlarda değişikliğe uğramaktadır. Ama burada sağlam fiil gibi kullanılmıştır. 

Bu, Arapçada belli bir dil zarafetine ve üslup güzelliğine işaret etmektedir.59 

2. Şiirden bir örnek ise şu şekildedir: 

 
53 Buhârî, 1437, “el-Edeb”, 6 (No. 5975). 
54 İbn Mâlik, Şevâhid, 103. 
55 Farklı örnekler için bk. Alaaddin Şükür, “Kıraatlerin Nahiv İlminin Teşekkülüne Etkisi”, 
Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi s.46 (Haziran 2019). 
56 Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmail Buhârî, el-Câmiʿu’s-sahîh, thk. Cemaatü mine’l-ulemâ’ 
(Mısır: el-Matbaatü’l-Kubrâ el-Emîriyye, 1311), “el-Ezân” (No. 712). 
57 İbn Mâlik, Şevâhid, 73. 
58 Yusuf 12/90. 
59 İbn Mâlik, Şevâhid, 73. 



 

 21 

دایز ينب نوبل تقلا امب ... يمنت ءابنلأاو كیتأی ملأ  

“sana ulaşmadı mı? Haberler artarak yayılıyor... Benî Ziyad’ın develerinin başına 

gelenlerle ilgili olarak.”60 Bu beyitteki “ كیتأی ملأ ” (sana gelmedi mi?) kelimesinde 

de aynı şekilde fiilin sonundaki “ي”  harfi korunmuş, sanki sağlam fiilmiş gibi 

kullanılmıştır. Bu, şiirin vezni ve ahengi gereği yapılmıştır.61 

4. Hz. Peygamber’in hadisinden örneklendirilecek olursa: “  لِّصَُیلَْف رٍكَْب اَبَأ اورُمُ

سِاَّنلابِ ” 

(Ebû Bekir’e haber edin ki insanlara namaz kıldırsın.)62 Burada “ يّلصی ” fiili de 

illetli bir fiildir, ama herhangi bir ses değişikliği olmadan kullanılmıştır.63 

2.10. Hz. Peygamber’in Sözünde “ لاول ” Edatı 

Hz. Peygamber, Hz. Âişe’ye şöyle buyurmuştur: “  مُْھُدھْعَ ثٌیدِحَ كِمُوَْق لاَوَْل ،ةشئاع ای

رِیَْبُّزلا نُبْا لَاَق - نِیَْباَب اھََل تُلَْعجََفَ ةَبعْكَلْا تُضَْقَنَل رٍفُْكبِ  ” (ey Âişe! Kavmin küfürden yeni 

çıkmış olmasaydı, Kâbe’yi yıkar ve ona iki kapı yapardım.)64 Bu hadisin başka bir 

varyantında رٍفُْكبِ مُْھُدھْعَ  ثٌیدِحَ  ”şeklinde65 nakledildiği de rivayet edilmiştir.66 

2.10.1. Dilbilgisi Tahlili 

Bu hadiste, “ لاول ” edatından sonra gelen müptedanın haberinin sabit olduğu 

görülmektedir. 

Bu, nahiv âlimlerinin çoğunun fark edemediği bir meseledir. Sadece er-Rummânî 

ve İbnü'ş-Şecerî bu konuyu ele almıştır.67 Ancak, bu meseleye dair İbn Mâlik’in 

onların açıklamalarına eklediği yeni bir tespit bulunmaktadır.68 

 
60 Ebû Bişr b. Osman Sîbeveyhi, el-Kitâb, thk. Abdüsselâm Harun (Kahire: Mektebetü’l-Hâncî, 
1988), 3/316; İsmaîl Bedî‘ Yakup, el-Mu‘cemü’l-mufassal fî Şevâhidi’l-Arabiyye (Beyrut: Dârü’l- 
Kütübi’l-İlmiyye, 1996), 2/357. 
61 İbn Mâlik, Şevâhid, 73-74. 
62 Buhârî, 1311, “Ezân”, b.y. (No. 664). 
63 İbn Mâlik, Şevâhid, 103. 
64 Buhârî, 1993, “İlm”, 48 (No. 126). 
65 Buhârî, 1993, “Hums”, 19 (No. 2978). 
66 İbn Mâlik, Şevâhid, 120. 
67 Ebü’s-Saâdât Ziyâüddîn İbnü'ş-Şecerî, el-Emâlî, thk. Mahmud Muhammed (Kahire: Mktebetü’l-
Hâncî, 1991), 1/276-277. 
68 İbn Mâlik, Şevâhid, 120-122. 



 

 22 

“ لاول ” edatından sonra gelen müpteda (özne), üç farklı kategoriye ayrılmaktadır: 

1. Mutlak bir varlık bildiren müpteda. 

2. Kısıtlı bir varlık bildiren müpteda, anlamı haber (yüklem) olmadan 

anlaşılamayan. 

3. Kısıtlı bir varlık bildiren müpteda, anlamı haber olmadan da anlaşılabilen. 

A. Mutlak Varlık Bildiren Müpteda: Bu tür müptedanın haberi her durumda 

hazfedilmektedir. Çünkü anlam her durumda ve şartta geçerlidir. Örnek: 

“ ورُمْعَ اَنرَازََل دیْزَ لاول ” (eğer Zeyd olmasaydı, Amr bizi ziyaret ederdi.) Burada 

Zeyd’in hangi durumda olduğu önemli değildir.69 

B. Anlamı Haber Olmadan Anlaşılamayan Müpteda: Bu tür müptedanın haberi 

mutlaka zikredilmelidir. Çünkü haber olmazsa anlam belirsiz kalmaktadır. Örnek: 

“ كَرْزَُأ مَْل بئِاغَ دیزَ لاول ” (eğer Zeyd burada olsaydı, seni ziyaret etmezdim.) Burada 

“Zeyd” hakkında özel bir bilgi verilmektedir. 

• Eğer haber verilmezse, anlam muğlak olur. 

• Bu yüzden haberin zikredilmesi zorunludur.70 

Bu kategoriye giren örneklerden biri de Hz. Peygamber’in şu sözüdür: 

“ رٍفُْكبِ مُْھُدھْعَ  ثٌیدِحَ  كِمُوَْق  لاَوَْل  ” (eğer kavmin küfürden yeni çıkmış olmasaydı...)71 

Burada, kavmin durumunun “küfürden yeni çıkmış olması” önemli bir bilgidir. 

• Eğer bu bilgi verilmezse, anlam eksik kalır. 

• Bu nedenle haberin zikredilmesi zorunludur.72 

C. Kısıtlı Bir Varlık Bildiren Müpteda: Hakkında haber verilen unsurun, kayıtlı 

bir vasıfla birlikte zikredildiği, ancak bu kayıt kaldırıldığında da anlamın zihin 

tarafından sezilebildiği örneklerdir.73 

 
69 İbn Mâlik, Şevâhid, 120-121. 
70 İbn Mâlik, Şevâhid, 121. 
71 Buhârî, 1993, “İlm”, 48 (No. 126). 
72 İbn Mâlik, Şevâhid, 120-121. 
73 İbn Mâlik, Şevâhid, 121. 



 

 23 

Bu değerlendirmeler, “ لاول ” edatının bazen açık bir haberle, bazen de hazfedilmiş 

bir unsurla birlikte gelebileceğini ve bağlamın bu kullanım çeşitliliğine imkân 

tanıdığını göstermektedir.74 

2.11. Hz. Ömer’in Sözü Üzerinden Arapça Dilbilgisine Dair İki Önemli Kural 

Hz. Ömer şöyle demiştir: “  ،ءٍاَدرِوَ رٍازَإِ يفِ لٌجُرَ ىَّلصَ ... اوُعسِوَْأَف مُْكیَْلعَُ lَّا عََّسوَ اَذإِ

يفِ ،صٍیمَِقوَ رٍازَإِ يفِ رٍازَإِ  ءٍاَبَقوَ  ” (Allah size bolluk ve imkân verdiğinde siz de cömert 

davranın... Bir kimse peştamal ve urba ile, peştamal ve gömlek ile, peştamal ve 

kaftan ile namaz kıldı.)75 Bu ifadede, Arapça dilbilgisi açısından dikkat çeken iki 

önemli mesele bulunmaktadır: 

1. Geçmiş Zaman Fiilinin Emir Anlamında Kullanılması 

Cümlede geçen “ لٌجُرَ ىَّلصَ ” (bir adam namaz kıldı) ifadesi, fiil-i mâzî yani geçmiş 

zaman kipindedir. Ancak burada geçmiş bir olayı anlatmak için değil, “namaz 

kılsın” anlamında emir maksadıyla kullanılmıştır. Yani lafız geçmiş zaman olsa da 

bağlam itibariyle istek veya tavsiye anlamı taşımaktadır. Bu kullanım tarzı, 

Arapçada özellikle öğüt verirken veya genel kural ifade ederken tercih 

edilmektedir.76 Benzer bir kullanım şu cümlede de görülmektedir: “ ؤرما lَّا يقَِّتا  

ھیَْلعَ بَّثُیً اریْخَ لََعَفوَ ” (bir kimse Allah’tan sakınsın ve iyilik yapsın ki 

mükâfatlandırılsın.)77 Burada da “ يَقَّتا ” (sakındı) ve “ لََعَف ” (yaptı) geçmiş zaman 

fiilleri olmasına rağmen, emir ve temenni anlamında kullanılmıştır. Bu tür 

cümlelerde fiil kipinden ziyade, bağlam anlamı belirlemektedir.78 

2. Bağlaç “و” Harfinin Hazfi 

Hz. Ömer’in sözünde geçen ifadelerde dikkat çeken bir diğer husus, bağlaç olan 

“ :harfinin bazı yerlerde kullanılmamasıdır ”و“ ءٍاَدرِوَ رٍازَإِ يفِ ” (peştamal ve urba 

ile), “ صٍیمَِقوَ رٍازَإِ يفِ ” (peştamal ve gömlek ile), “ رٍازَإِ يفِ ءٍاَبَقوَ  ” (peştamal ve kaftan 

 
74 İbn Mâlik, Şevâhid, 120-122. 
75 Buhârî, 1311, “Salât” (No. 365). 
76 İbn Mâlik, Şevâhid, 117. 
77 Sîbeveyhi, el-Kitâb, 3/100. 
78 İbn Mâlik, Şevâhid, 117. 



 

 24 

ile) gibi örneklerde, aslında cümleler “ ىلص  ،صیمقو رٍازإ يف وأ ،ءادرو رٍازإ يف لجر 

ءابَقو رٍازإ يف وأ ” olabilirdi. Ancak burada bazı bağlaçlar özellikle hazfedilmiştir 

(yani söylenmeden atlanmıştır).79 Arapçada bu tür hazifler, anlam zaten açık ve 

anlaşılırsa caiz kabul edilmektedir. Bu ifade tarzı, lafzı kısaltmakla birlikte anlatımı 

daha akıcı ve etkileyici kılmaktadır. Böylece cümlede hem çeşitlilik sunulmuş olur 

hem de okuyan kişide anlamda bir dağınıklık oluşmamaktadır. İncelenen metin, 

Arapça dilinde fiil kiplerinin bağlama göre anlam değiştirebileceğini ve bazı 

bağlaçların anlam net olduğu sürece hazfedilebileceğini göstermektedir. Hz. 

Ömer’in bu sözündeki üslup, dilin zenginliğini ve inceliğini yansıtmaktadır.80 

2.12. “ اذإ ” ve “ لاحلا واو ” Sonrası Belirsiz (Nekre) Özne Kullanımı 

Arapçada bazen belirsiz (nekre) bir isim, “ اذإ ” edatından veya “ لاحلا واو ”ından 

sonra özne olarak kullanılabilmektedir. Bu tür ifadeler, genellikle beklenmedik ya 

da dikkat çekici durumları anlatmak için kullanılmaktadır. Örneğin, bir sahabe 

şöyle söylemektedir: ّلصَُی “لٌجُرَ اذإ يِ ” (birden ne göreyim! Bir adam namaz 

kılıyor.)81 Burada “ اذإ ” edatı, beklenmedik bir olayı anlatmak için kullanılmış ve 

“ لٌجُرَ ” (bir adam) kelimesi bu bağlamda anlam kazanmıştır.82 

Hz. Âişe şöyle demektedir: َرِاَّنلا ىَلعٌَ ةمَرُْبوَ ملسو ھیلع الله ىلص اللهِ لُوُسرَ لَخََدو“ ” 

(Hz. Peygamber içeri girdiğinde, ocakta bir kazan vardı.)83 Bu cümlede de “ ٌةمَرُْبوَ ” 

(bir kazan) nekre bir kelimedir, ancak hal cümlesi içinde geçtiği için anlamlı hale 

dönüşmüştür.84 

2.12.1. Belirsiz Özneyle Cümleye Başlamanın Kuralları 

Belirsiz bir kelimeyle cümleye başlamak her zaman uygun değildir. Eğer bu 

kullanım anlam açısından bir yarar sağlamıyorsa, tercih edilmemektedir. Örneğin 

şu cümle, “ مَّلكََت لٌجُرَ ” (bir adam konuştu) belirsiz ve sıradan bir adamdan söz ettiği 

 
79 İbn Mâlik, Şevâhid, 117. 
80 İbn Mâlik, Şevâhid, 117. 
81 Buhârî, 1993, “Kusûf”, 11 (No. 1153). 
82 İbn Mâlik, Şevâhid, 98-99. 
83 Buhârî, 2012, “Nikâh”, 19 (No. 5087). 
84 İbn Mâlik, Şevâhid, 99. 



 

 25 

için tek başına anlamlı olmamaktadır. Çünkü bu fiil olağan bir şey anlatır ve 

dinleyicide özel bir anlam ya da dikkat uyandırmamaktadır. Ancak cümlede belirsiz 

olan bu ismin anlamını belirginleştiren bir bağlam veya ipucu (karîne) varsa, o 

zaman bu tür kullanımlar belirlilik kazanmaktadır. Örneğin, “ اذإ ّلصَُی لٌجُرَ  يِ ” 

cümlesinde “ اذإ ” edatı sayesinde bu adamın namaz kılması olağan değil, dikkat 

çekici bir hal almaktadır. Böylece cümle anlamlı ve etkileyici olmaktadır.85 

3. Eserin Gramer Tartışmalarına Yönelik Katkısı 

İbn Mâlik, “Şevâhidu’t-tavdîh ve’t-tashîh” adlı eserinde, klasik dönemde kabul 

gören pek çok nahiv kuralını hadis metinleri ışığında yeniden değerlendirme imkânı 

sunmaktadır. Bu bağlamda, eser yalnızca birtakım özel rivayetleri açıklamaya 

çalışmakla kalmamaktadır. Aynı zamanda “kural dışı” sayılan veya “yalnızca şiirde 

meşru olabilir” diye düşünülen dil yapılarını, hadislerden getirdiği örneklerle 

savunmaktadır. Böylece Basra ve Kûfe ekolleri gibi yerleşik nahiv otoritelerinin 

katı hükümlerini yumuşatan veya bazen revize eden bir işlev üstlenmektedir. 

3.1. Klasik Kabul ve Sınır Ötesi Örnekler 

Arap nahiv tarihinde, şiir örnekleri her zaman en güçlü şahitler arasında sayılmış; 

“şiirde varsa, dilde de olabilir” şeklinde bir kabul oluşmuştur. Ancak “şiir dışında 

geçerli değildir” diye atfedilen kimi kullanımlar da mevcuttur. İbn Mâlik, bu 

hususta Basralı ve Kûfeli ekollerin katı görüşlerine hadislerden örnek getirerek, 

onların yalnız şiire özgü saydığı biçimlerin nesir ve özellikle hadis dilinde de 

görülebildiğine işaret etmektedir. 

• Klasik nahiv âlimleri bir kısmı, “ نم ” edatını sadece mekân başlangıcı için 

geçerli addetmiş, “ ذْمُ ” veya “ َّدمُ ” gibi edatların zaman başlangıcı için 

kullanılması gerektiğini savunmuştur.86 Ancak İbn Mâlik, hadislerde “ نم ” 

ifadesinin açıkça zaman bildirici şekilde geldiğini göstererek87 “ نم ” yalnız 

 
85 İbn Mâlik, Şevâhid, 98-100. 
86 İbn Mâlik, Şevâhid, 189. 
87 İbn Mâlik, Şevâhid, 189-190. 



 

 26 

mekâna hasredilemez tezini ortaya koymaktadır. Böylece hadisler, eski 

ekollerin kısıtlı gördüğü bir edat fonksiyonunu genişletmektedir. 

Bu örnekler, İbn Mâlik’in dil kullanımında çeşitliliği vurgulayan yaklaşımının 

özünü yansıtmaktadır. Ona göre, Arapça kural koğuculuğunda şiir tek başına 

belirleyici olamamaktadır. Benzer şekilde hadisler de aynı değerde deliller 

sunduğundan, gramerci ekoller, bu metinleri de kural tespitlerinde dikkate 

almalıdır. 

3.2. Hadislerin “Fasih” Olma Değeri 

Bir diğer tartışma noktası, hadislerin dil bakımından ne derece güvenilir ve fasih 

sayılabileceği üzerine odaklanmaktadır. Bazı âlimler, hadislerin uzun rivayet 

zincirlerinde imlâ veya telaffuz farklılıklarının oluşabileceğini, dolayısıyla dilsel 

şahid olarak şiir kadar kesin değiller diye düşünmektedir. Ancak İbn Mâlik, el-

Câmiu’s-sahîh gibi senedi güçlü kabul edilen hadislerin dilsel yönden de fasih 

olduğunu, Kur’an ve şiir gibi dilin doğal kaynakları arasında yer almaları 

gerektiğini savunmaktadır.88 

Özellikle, senet bakımından sahih kabul edilen hadislerde “kural dışı” sayılan 

herhangi bir ifadenin “örneğin muzari-mazi karışımı, nida edatlarının beklenmedik 

kullanımı, vb.” Arapçanın canlı kullanım zenginliği sayesinde normal olduğunu 

öne sürmektedir. Yani hadislerde böyle bir ifade yer alıyorsa, bu dilde meşru bir 

kullanımdır.89 Dolayısıyla, İbn Mâlik hadislere, şiir örnekleri kadar değerli bir 

kaynak gözüyle bakmaktadır. 

• Bu duruşun sonucu olarak, “Arapça’da geçerli olan her kural, mutlaka şiir veya 

eski nesirde bulunmaktadır” fikri yerine, hadislerin de o kuralı 

doğrulayabileceği anlayışı ortaya çıkmaktadır. 

• Aynı zamanda fıkh-hadis alanlarındaki yorumlarda metin sağlamlığını dilsel 

açıdan korumak için de “bu rivayet Arapça’ya uymaz, demek ki rivayet doğru 

değildir” gibi yaklaşımlar yumuşamaktadır. İbn Mâlik’in metoduyla, kaynağı 

 
88 İbn Mâlik, Şevâhid, 25, 33, 160, 243. 
89 İbn Mâlik, Şevâhid, 62-63. 



 

 27 

sahih olan hadislerin aslında Arapça açısından da gayet tutarlı örnekler sunduğu 

ortaya çıkmaktadır. 

Dolayısıyla denilebilir ki eser, hadislerin Arap dili zenginliğini yansıtan bir şahit 

olduğunu savunarak, nahiv kaidelerinin tarihî kaynaklarını Kur’an ve şiirle 

sınırlamamak gerektiğini göstermektedir.90 Böylece hem hadis ilmine hem de nahiv 

çalışmalarına yeni bir ufuk kazandırmaktadır. 

4. Değerlendirme 

İbn Mâlik’in “Şevâhidu’t-tavdîh ve’t-tashîh” adlı eseri, yalnızca Buhârî’deki bazı 

rivayetlerin dilsel zorluklarını veya anlaşılması müşkil addedilen kısımlarını 

aydınlatmakla kalmamaktadır. Yanı sıra klasik Arap nahvinde yer alan “tartışmalı” 

veya “istisna” kategorisine sokulan pek çok kuralın, hadis metinlerinde de doğal bir 

kullanım alanı bulduğunu somut örneklerle vurgulamaktadır. Müellif, Arap dilinde 

‘kural dışı’ kabul edilen pek çok unsurun gerçekte gayet yaygın birer kullanım 

olduğunu, örnek hadisler üzerinden ısrarla belirtmektedir. Bu yaklaşımın Arap 

nahvinin gelişimi yanı sıra hadis ilimleri bakımından iki önemli sonucu vardır: 

1) Hadislerin, Nahiv Şâhidleri Arasında Önemli Bir Kaynak Olması: Eserde 

sık sık altı çizilen temel tez, hadis metinlerinin güvenilir rivayet zincirine sahip 

olması durumunda, dil açısından fasih sayılabilecek bir dönemin örneğini 

yansıttığıdır. Zira sahabe ve tâbiîn dönemi, Arapçanın henüz bozulmamış ve “lisan-

ı fasih” özelliğini koruduğu bir zaman dilimi olarak görülmektedir. 

A. Klasik nahiv anlayışı, çoğunlukla kurallarını Kur’an ve şiir etrafında 

şekillendirmiştir. Nesir kaynakları ve hadisleri ise ikinci planda tutmuştur. Oysa 

İbn Mâlik, senedi sağlam hadislerin de Kur’an ve şiir kadar güçlü bir dil şahidi 

olabileceğini ileri sürmektedir. Onun işaret ettiği örnekler91 hadislerin, kural dışı 

zannedilen kullanımları meşrû göstermesi bakımından hayli önemlidir. 

B. Hadislerin bu şekilde gramer tartışmalarına dâhil edilmesi, Arap dili tarihi ve 

özellikle eğitiminde hadis metinlerinin de kaynak metin olarak kullanımını 

 
90 İbn Mâlik, Şevâhid, 62-64. 
91 İbn Mâlik, Şevâhid, 66-68, 133-134. 



 

 28 

teşvik etmektedir. Bu ise alanla alakalı yalnızca şiirle sınırlı bir dil örneklemesi 

sunmak yerine, sözlü kültürün ve gündelik hayatın yansıması olan hadislerden 

de yararlanma fırsatı vermektedir. Neticede “dili fasih kabul edilen sahabe”nin 

sözleri, nesir örnekleriyle dilin doğal akışını göstermektedir. 

C. Hadisler, elbette sadece dilsel inceliklerin değil aynı zamanda şer‘î hükümler 

ve inançla ilgili verilerin de kaynağıdır. Bu metinlerin sahih addedildiği ölçüde, 

Arapça kullanımının yüksekliği de tarihî ve ilmî güvenirliği desteklemektedir. 

Yani, dilsel bakımdan fasih olduğu tespit edilen rivayet, fıkhî veya itikadî 

hüküm çıkarmada tereddütsüz değerlendirilebilmektedir.  

2) Klasik Ekollerin Katı Sınırlarının Esnemesi: İbn Mâlik’in eseri, Basra, Kûfe 

ve Bağdat gibi klasik nahiv ekolleri arasındaki bazı keskin ayrımların, hadislerden 

alınan yeni şâhidlerle yumuşatılabileceği fikrini güçlendirmektedir. Zira ekoller, 

genellikle “bu kullanım yalnız şiirde rastlanmakta, nesirde veya düz konuşmada 

caiz değildir” veya “filan edat sadece mekân ifade etmekte” gibi görüşler beyan 

etmiştir. İbn Mâlik ise bu gibi katı çerçeveleri, hadislerdeki dil örneklerini ortaya 

koyarak esnetmektedir: 

A. Hadis metinlerinde kısa cümle yapıları, hazifli ifade, muzari-mazi karışımı vb. 

tüm bunların şiirden bağımsız olarak kullanılabilmesi, ekollerin “şiire özgülük” 

veya “nesirde yadırganma” anlayışını sorgulamaya açmaktadır.92 Neticede her 

kullanımın şiirden ibaret olmadığını, Arap toplumunun sözlü kültüründe de yer 

aldığını göstermektedir. 

B. Eser boyunca gramer kaideleri sadece “şiir öncülüdür” mantığına 

dayandırılmadığından, ekollerin formel kurallarının hadis örnekleriyle teyit 

veya tashih edilmesi mümkün hale gelmektedir. Bu da “kural dışı” denilen bir 

yapının, dilin işleyişinde gayet tutarlı olabileceği anlamına gelmektedir.93 

Dolayısıyla Basra ve Kûfe arasındaki görüş ayrılıkları, hadislerde yer alan 

örnekler ışığında yeniden tartışılabilmektedir. 

 
92 İbn Mâlik, Şevâhid, 189-190. 
93 İbn Mâlik, Şevâhid, 133-134. 



 

 29 

C. Bu noktada, “bizim ekolümüz bunu kabul etmez” gibi ifadeler, İbn Mâlik’in 

güçlü hadis delilleri karşısında yeniden formüle edilmek zorunda kalmaktadır. 

Müellif, hadislerin sözlü gelenekten beslendiği için, şiirin fazlaca kısıtlanmış 

vezin ve kafiye ihtiyaçlarının ötesinde gerçek konuşma dilini aksettirdiğini 

belirtmektedir. Klasik ekollerin sınırları, böylece dilin tarihî ve pratik 

tezahürüyle genişlemiş olmaktadır. Dolayısıyla “Şevâhidu’t-tavdîh ve’t-tashîh” 

hem nahiv ekolleri ve hadis-dil bütünlüğü açısından kritik bir köprü işlevi 

üstlenmektedir. Müellifin bulguları, Arapça’nın pratikte yaygın olan ve “kural 

dışı” zannedilen pek çok unsurunun, aslında Arap toplumunun sahih 

rivayetlerle gelen dil kullanımının yansıması olduğunu göstermektedir. 

Böylelikle nahiv alanında tarihî katılık aşılarak hadislerin de en az şiir kadar dil 

tanıklığı gücü taşıdığı fikri güçlendirmektedir. 

Sonuç 

İbn Mâlik’in Şevâhidu’t-tavdîh ve’t-tashîh li müşkilâti’l-Câmiı’s-sahîh adlı eseri, 

Buhârî’nin el-Câmiu’s-sahîh’inde dil açısından müşkil addedilen rivayetleri 

açıklamaya yönelik görünse de içerdiği çözümlemelerle klasik Arap nahvinde 

“tuhaf” veya “istisna” sayılan birçok kuralın aslında Arapça kullanımının ayrılmaz 

bir parçası olduğunu ortaya koymaktadır. Müellif, genellikle şiir veya seçkin edebî 

metinlere özgü olduğu düşünülen bazı dil örneklerinin hadislerde de yer aldığına 

dikkat çekmektedir. Tarihî nahiv ekollerinin “kural dışı” ya da “şiire mahsus” 

gördüğü kalıpların nesir ve sözlü rivayet dilinde de gayet yaygın bulunduğunu 

ispatlamaktadır. İbn Malik’in ileri sürdüğü örnekler, hadislerin Kur’an ve şiirle 

birlikte Arap dilinin en güçlü şahitlerinden biri sayılmasını haklı çıkarmaktadır. 

Ayrıca Basra, Kûfe, Bağdat gibi ekollerin “şiir-nesir” ayrımına dayalı katı 

görüşlerinin hadisler ışığında esnemeye elverişli olduğuna işaret etmektedir. 

Bu yaklaşım, Arapçanın gerçek işleyişini tek yönlü metinlerle sınırlamanın doğru 

olmadığını ve hadislerin de fasih bir dönemin söz varlığını yansıttığını açıkça 

göstermektedir. Böylece İbn Mâlik, yerleşik nahiv kurallarının “istisna” olarak 

gördüğü yapıları hadislerden getirdiği somut örneklerle meşrulaştırırken, sadece 

nahiv ekollerinin katılığını yumuşatmakla kalmamaktadır. Aynı zamanda 



 

 30 

Kur’an’dan sonra hadis rivayetlerini de dil tarihi ve öğretimi açısından önemli bir 

kaynak konumuna yükseltmektedir. Eser kapsamlı biçimde incelendiğinde, 

Arapçada kural dışı gibi algılanan pek çok unsurun aslında metin bağlamında ve 

rivayet yönteminde nasıl doğal biçimde yer aldığına tanık olunmaktadır. Bu da hem 

Arapça öğreniminde hem de hadislerin itimat edilirliğinde, metinlerin dilsel 

tutarlılığına ilişkin tartışmalara yeni bir kapı aralamaktadır. Özellikle fıkh-hadis 

bağlamında, rivayetlerin dilsel ve gramer boyutunu da göz önüne alarak hüküm 

çıkarmak isteyen araştırmacılar için bu eser Arap dilinin esnekliğini ve zenginliğini 

en somut şekilde gösteren özgün bir veri tabanı görevi üstlenmektedir. Bu 

doğrultuda ele alınan bu çalışmada “eserin gramer tartışmalarına katkısı” ve 

“eleştirel değerlendirme” başlıkları altında gerçekleştirilen analizler, Şevâhidu’t-

tavdîh’in klasik Arap dili çalışmaları içerisindeki yerini daha sağlam temellere 

oturtmayı aynı zamanda İbn Mâlik’in hadis merkezli yaklaşımının özgün yönlerini 

görünür kılmayı hedeflemiştir. Son olarak Bilici’nin tezinde yer verilmeyen veya 

sınırlı biçimde ele alınan “nahiv ekolleri arasında eserin konumu”, “hadislerin delil 

değerinin tarihî seyri” ve “nüsha karşılaştırmalarına dair ayrıntılı 

değerlendirilmesi” gibi konularda daha kapsamlı analizlere yer verilebileceği 

görülmektedir. Hazırlanacak yeni bir makalede, bu eksik noktalara odaklanarak 

“eserin gramer tartışmalarına katkısı” ve “eleştirel değerlendirme” alt başlıkları 

altında ilgili genişletmeler yapılabilir. Böylece hem söz konusu eserin literatürdeki 

yeri daha sağlam temellere oturtulmuş olmakla beraber İbn Mâlik’in klasik nahiv 

içerisinde hadis eksenli yaklaşımının özgünlüğü net biçimde anlaşılır kılacaktır. 

 

 

Kaynakça 

Akçakoca, Yusuf. “Arapça'da Didaktik Şiir Üzerine Bir İnceleme: el-Lâmiyyetu'l-

efʿâl Örneği. Pamukkale Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 7/2 (Aralık 

2020), 1393-1416. https://dergipark.org.tr/en/download/article-

file/1286684 



 

 31 

Alkan, Ahmed ve Arslan, Adnan. “Hadis Şerhlerinde Şair Katkısı: Mütenebbî 

Örneği”. Tekirdağ İlahiyat Dergisi 9/2 (Aralık 2023), 941-969. 

https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/3250214 

Bilici, Mustafa. İbn Mâlik ve Şevâhidu’t-tavdîh ve’t-tashîh Adlı Eseri. Konya: 

Yüksek Lisans Tezi, Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2008. 

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmail. el-Câmiʿu’s-sahîh. thk. Mustafa Dîb. 

Dimaşk: Dâru İbn Kesîr, 1993/1414. 

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmail. el-Câmiʿu’s-sahîh. Kahire: Dârü 

Ta’sîl, 2012/1433. 

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmail. el-Câmiʿu’s-sahîh. Suriye: Dârü’l-

Kemâli’l-Muttahide, 1437. 

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmail. el-Câmiʿu’s-sahîh. thk. Cemaatü 

mine’l-ulemâ’. Mısır: el-Matbaatü’l-Kubrâ el-Emîriyye, 1311. 

Çokyürür, Mehmet Zahid. “The Evidential of the Tradition of the Companions and 

Tābiʿī in Naḥw”. Cumhuriyet İlahiyat Dergisi 28/1 (Mayıs 2024), 160-179. 

https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/3719860 

İbn Mâlik, Ebû Abdillâh Cemâlüddîn Muhammed b. Abdillâh et-Tâî. Şevâhidu’t-

tavdîh ve’t-tashîh. thk. Taha Muhsin. Yemen: Mektebetü İbn Teymiye, 

1405. 

İbn Mâlik, Ebû Abdillâh Cemâlüddîn Muhammed b. Abdillâh et-Tâî. el-Elfiyye. 

thk. Abdülmuhsin b. Muhammed. Medine: b.y., 2021/1442. 

İbnü'ş-Şecerî, Ebü’s-Saâdât Ziyâüddîn. el-Emâlî. thk. Mahmud Muhammed. 

Kahire: Mktebetü’l-Hâncî, 1991/1413. 

Sîbeveyhi, Ebû Bişr b. Osman. el-Kitab. thk. Abdüsselâm Harun. Beyrut: Âlemü’l-

Kütüp, ts. 

Şükür, Alaaddin. “Kıraatlerin Nahiv İlminin Teşekkülüne Etkisi”. Ondokuz Mayıs 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi s.46 (Haziran 2019), 25-57. 

https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/3250214
https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/3719860


 

 32 

Yakup, İmîl Bedî‘. el-Mu‘cemü’l-mufassal fî şevâhidi’l-Arabiyye. Beyrut: Dârü’l- 

Kütübi’l-İlmiyye, 1996/1417. 

 



 

33 
 

 

Buhârî'nin Haber-i Vâhid-Umûmü’l- Belvâ İlişkisine Bakışı 

 

Ayhan Çakıroğlu* 

 

Özet 

Haber-i vâhid, ilk dönemde “tek kişinin haberi” sonraki süreçte ise “mütevâtir 

seviyesine ulaşmayan haber” olarak tanımlanmıştır. Umûmü’l-belvâ ise “çokça 

karşılaşıldığı ve toplumda yaygınlaştığı için mükelleflerin kaçınmasının hayli zor 

olduğu hadiselerle bilinmemesinin âdeten mümkün olmadığı olay veya durumlar” 

olarak tanımlanır. Haber-i vâhid’in delil değeri, sıhhat ve amel şartları gibi 

konularda tarihsel süreçte farklı görüşler ileri sürülmüş ve tartışmalar yaşanmıştır. 

Umûmü’l-belvâ sayılan meselelerde haber-i vâhidin delil değeri tartışma 

konularından biridir. Hanefîler, sistemleştirdikleri arz yöntemini umûmü’l-belvâ’da 

vârid olan haberlere de uygulamışlar ve bu tür haberlerle amel etmemişlerdir. Diğer 

ekoller ve hadisçiler ise senedi sahih bir hadisin gereği ile amel edilmesi gerektiği 

ve umûmü’l-belvâ’da vârid olmasının hadisle amele bir engel teşkil etmediği 

görüşündedirler. Ehl-i Hadis’in önemli imamlarından Buhârî’nin de bu konuda 

hadisçiler ve Hanefîler dışındaki diğer ekollerle aynı görüşte olduğu söylenebilir. 

Hanefî usûl eserlerinde umûmü’l-belvâ’da vârid olduğu için amele konu olmayan 

pek çok örnek hadise yer verilmiştir. Namaz esnasında rükûya giderken ve rükûdan 

kalkarken ellerin kaldırılması gerektiği (Refʿu’l-yedeyn), cehrî kılınan namazlarda 

besmelenin cehrî okunması ve cinsel organa dokunmaktan dolayı abdestin gerekli 

oluşunu bildiren haberler konu ile ilgili zikredilebilir. Hanefîlerin umûmü’l-

belvâ’da vârid olduğu için amel etmedikleri örnek hadisler merkeze alındığında, 

Refʿu’l-yedeyn dışında diğer haberlerle Buhârî’nin de amel etmemesi dikkat 

çekicidir. Refʿu’l-yedeyn konusunda ise Buhârî “Refʿu’l-yedeyn fi’ṣ-ṣalât” adıyla 

müstakil bir risale telif etmiş Hanefilere eleştiriler yöneltmiştir. Hanefîlerin amel 

 
* Doktora Öğrencisi, Erzincan Binali Yıldırım Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
atalhazeynep@gmail.com, orcid.org/0000-0002-4549-6172 

mailto:atalhazeynep@gmail.com


 

34 
 

 

etmediği haberlerle Buhârî’nin de amel etmemesi O’nun Hanefîler ile yöntemsel 

ittifakının değil sıhhat şartlarının bir sonucu olduğu söylenebilir. Zîra O’nun 

Sahih’inde haber-i vâhid’in delil oluşunu ortaya koyduğu “Ahbâru’l-âhâd” bölümü 

ve yine “İ’tisâm” bölümünün konu ile ilgili başlıkları incelendiğinde haber-i 

vâhid’in amele konu olabilmesi için umûmü’l-belvâ’da vârid olmaması gerektiği 

gibi şart ileri sürdüğü görülmemektedir. Bu çalışmada Buhârî’nin Haber-i vâhid-

Umûmü’l- belvâ İlişkisine yaklaşımı incelenecektir. Konu ile ilgili daha önce 

yapılmış müstakil bir çalışmaya rastlayamadığımız belirtilmelidir. Özetle 

denilebilir ki genelde hadisçiler özelde Buhârî, metne dönük yönleri olsa da büyük 

oranda senede dayalı olarak sıhhatini tespit ettikleri haberlerle amel etmişler ve 

Hanefîler gibi söz konusu haberlerin ayrıca umûmü’l-belvâ’da vârid olmaması gibi 

bir şarta itibâr etmemişlerdir.  

Anahtar kelimeler: Buhârî, Hanefîler, Haber-i Vâhid, Umûmü’l-Belvâ 

 

 

Bukhari's View of the Haber-i Vahid-Umu'l-Belva Relationship 

 

Ayhan Çakıroğlu* 

 

Abstract 

In the early period, haber-i vahid was defined as “the report of a single person,” 

while in the later period, it came to be understood as “a report that does not reach 

the level of mutawatir.” Umûmu’l-belvâ is defined as “incidents that frequently 

occur and spread within society to the extent that it becomes difficult for taxpayers 

to avoid them, as well as events or situations that are not traditionally known.” 

 
* PhD Student, Erzincan Binali Yıldırım University, Institute of Social Sciences, 
atalhazeynep@gmail.com, orcid.org/0000-0002-4549-6172 

mailto:atalhazeynep@gmail.com


 

35 
 

 

Throughout history, different views have been expressed, and discussions have 

taken place on issues such as the evidentiary value of haber-i vahid, its authenticity, 

and the conditions for acting upon it. The evidentiary value of haber-i vahid is a 

subject of debate, particularly in matters classified as umûmu’l-belvâ. The Hanafis 

applied their systematic method of validation (presentation) to reports related to 

umûmu’l-belvâ and refrained from acting upon such reports. On the other hand, 

scholars from other schools and hadith experts held the view that a hadith with an 

authentic chain of transmission should be acted upon, and its inclusion in umûmu’l-

belvâ does not prevent its application. It can be said that Bukhari, one of the 

prominent imams of Ahl al-Hadith, shared this perspective with hadith scholars and 

non-Hanafi schools. Hanafi works on usul contain many examples of hadiths that 

were not acted upon because they were classified as umûmu’l-belvâ. Some 

examples include the hadiths stating that hands should be raised when going into 

and rising from ruku during prayer (Raf‘u’l-yadayn), that the basmalah should be 

recited in umûmu’l-belvâ prayers, and that ablution is required after touching the 

genitals. When examining the hadiths that the Hanafis did not act upon due to their 

classification as umûmu’l-belvâ, it is noteworthy that Bukhari, except for Raf‘u’l-

yadayn, also did not act upon these reports. Regarding Raf‘u’l-yadayn, Bukhari 

wrote an independent treatise titled Raf‘u’l-yadayn fi’ṣ-ṣalât, in which he criticized 

the Hanafi position. However, it can be said that Bukhari's decision not to act upon 

certain reports that the Hanafis also did not accept was not due to methodological 

alignment with them but rather due to his conditions for authenticity. When 

examining the "Ahbâru’l-âhâd" section of his Sahih, where he presents haber-i 

vahid as valid evidence, as well as the relevant headings in the I‘tiṣâm section, there 

is no indication that he required haber-i vahid to be excluded from umûmu’l-belvâ 

for it to be accepted. This study will analyze Bukhari's approach to the relationship 

between haber-i vahid and umûmu’l-belvâ. It should be noted that no independent 

study has been found on this topic. In conclusion, while hadith scholars in general, 

and Bukhari in particular, had a text-oriented approach, they primarily relied on 

reports whose authenticity they verified through their chains of transmission. 



 

36 
 

 

Unlike the Hanafis, they did not impose a condition that a report must not be 

classified under umûmu’l-belvâ in order to be accepted. 

Keywords: Bukhari, Hanafis, Haber-i Vahid, Umumu’l-Belva 

 

 

Giriş 

İlk dönemde “tek kişinin haberi” sonraki süreçte ise “mütevâtir seviyesine 

ulaşmayan haber” olarak tanımlanan1 haber-i vâhid’in delil değeri, sıhhat ve amel 

şartları gibi konularda tarihsel süreçte farklı görüşler ileri sürülmüştür.2 Umûmü’l-

belvâ ise “çokça karşılaşıldığı ve toplumda yaygınlaştığı için mükelleflerin 

kaçınmasının hayli zor olduğu hadiselerle bilinmemesinin âdeten mümkün olmadığı 

olay veya durumlar”3 olarak tanımlanır. Umûmü’l-belvâ sayılan konularda haber-i 

vâhidin delil değeri haber-i vâhid bağlamında tartışılan konularından biridir.  

Hanefîler, sistemleştirdikleri arz yöntemini umûmü’l-belvâ’da vârid olan haberlere 

de uygulamışlar ve bu tür haberlerle amel etmemişlerdir.4 Diğer ekoller ve 

hadisçiler ise senedi sahih bir hadisin gereği ile amel edilmesi gerektiği ve 

umûmü’l-belvâ’da vârid olmasının hadisle amele bir engel teşkil etmediği 

görüşündedirler.5  Ehl-i Hadis’in önemli imamlarından Buhârî’nin de bu konuda 

hadisçiler ve Hanefîler dışındaki diğer ekollerle aynı görüşte olduğu söylenebilir.  

Bu çalışmada, daha önce müstakil bir çalışmaya konu olduğunu tespit 

edemediğimiz Buhârî’nin haber-i vâhid-umûmü’l- belvâ ilişkisine yaklaşımı 

 
1 Mustafa Ertürk, “Haber-i Vâhid”, DİA Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: 
Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1996)., 349.  
2 Ali Osman Koçkuzu, Rivayet İlimlerinde Haber-i Vâhidlerin İtikat ve Teşri Yönlerinden Değeri 
(İstanbul: Ensar Yay., 2014). 
3 Mustafa Baktır, “Umûmü’l-belvâ”, DİA Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: 
Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2012)., 155.  
4 Mutlu Gül, Hanefî Usûlünde Hadis Tenkidi (İstanbul: M.Ü. İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 
2018)., 227.  
5 Mehmet Ali Yargı, “Fıkıh Usulcülerine Göre Yaygın Olarak Nakledilmesi Gereken Haberler”, 
İslâm Hukuku Araştırmaları Dergisi 7 (2006), 141-179., 154.  



 

37 
 

 

incelenmiştir. Umûmü’l-belvâ prensibini ilk ortaya koyan ve sonraki süreçte 

sistemleştiren Hanefiler olduğu için, Hanefilerin konuya yaklaşımı kısaca ve genel 

hatları ele alınacaktır. Akabinde Buhârî’nin haber-i vâhid ve umûmü’l-belvâ 

ilişkisine dair teorik yaklaşımı incelenecek; ardından Hanefîlerin, umûmü’l-belvâ 

sebebiyle ma‘mûlün bih kabul etmedikleri dokuz mesele ile ilgili haberlere yönelik 

Buhârî’nin değerlendirmelerine yer verilerek, haber-i vâhid ile umûmü’l-belvâ 

arasındaki ilişkiye dair bakış açısı ortaya konulacaktır. Ayrıca çalışmada, Ehl-i Rey 

olarak bilinen Hanefîlerle, Ehl-i Hadîs geleneğinin önde gelen isimlerinden olan 

İmam Buhârî’nin umûmü’l-belvâ bağlamında hadislere yaklaşımları mukayese 

edilerek iki ekol arasındaki yaklaşım farklılıkları tahlil edilmeye çalışılacaktır.  

1. Hanefilerin Bir “Arz” Kriteri Olarak Umûmü’l- Belvâ 

Ehl-i Hadis ekolüne mensup muhaddisler, adalet ve zabt sahibi bir ravinin kendisi 

gibi bir raviden, Hz. Peygamber’e ulaşan muttasıl bir senetle rivayet ettiği şaz ve 

muallel olmayan hadisi sahih hadis olarak kabul etmişlerdir.6 Dolayısıyla 

hadisçilere göre -kriterlerin uygulanmasında aralarında yaklaşım farklılıkları 

olmakla birlikte- bir hadisin sahih kabul edilebilmesi için söz konusu şartları 

taşıması gereklidir. 

Hadisçiler dışındaki Hanefî ve Mâlikî ekolleri, haberlerin kabulü ve ma’mulün bih 

olabilmesi için söz konusu şartlara ilaveten hadisin metnine dönük bazı şartlar ileri 

sürmüşlerdir. Bu ekollere göre haberin kabulü için senedin sahih olması yeterli 

olmayıp hadis metninin de başka delillerle muhalefet halinde olmaması 

gerekmektedir.7  

Umûmü’l-belvâ, insanların ya mütemadiyen karşılaşa geldikleri veyahut belirli 

aralıklarla düzenli bir biçimde yerine getirdikleri amelleri ifade eder. Bu tür ameller 

toplumun geniş kesimleri tarafından ifa edildiği için onlarla ilgili hükümlerin 

bilinmesi zaruridir. Dolayısıyla Hanefiler, haber-i vâhid ile sabit umûmü’l-belvâ 

 
6 Ebû Amr Takıyyüddîn Osmân b. Salâhuddîn eş-Şehrezûrî İbnü’s-Salâh, Ulûmü’l-hadîs 
(Mukaddime) (Dımaşk: Daru’l-Fikr, Nûreddin Itr (thk.), 1406)., 270-271.   
7 Abdülmecîd Mahmûd Abdülmecîd, el-İtticâhâtü’l-fıkhiyye ‘inde ashâbi’l-hadîs fi’l-karni’s-
sâlisi’l-hicrî (Kâhire: Mektebetü’l-Hâncî, 1399).,246 



 

38 
 

 

mahiyetindeki ameller ile ilgili hükümleri makbul saymamışlardır. Zira umûmî ve 

yaygın bir uygulamanın dayandığı hüküm, mütevâtir ve meşhur bir haberle sabit 

olmalıdır.8  

Hanefîlerin umûmü’l-belvâ yaklaşımları haberlerdeki inkıtâ anlayışlarının bir 

sonucudur. Hanefîler haberlerde biri zâhirî, diğeri bâtınî olmak üzere iki tür 

inkıtâ’dan söz etmektedirler. Mürsel hadisler zâhirî inkıtâya örnek verilebilir.9 

Bâtınî inkıtâ, haberin kendisinden daha güçlü bir delille muâraza halinde olması ya 

da râvideki bir kusur sebebiyle meydana gelir. Daha güçlü bir delille muâraza 

sebebiyle olan bâtınî inkıtâ ise haber-i vâhidin kitaba ve meşhur sünnete muhâlif 

olması, umûmü’l- belvâ’da vârid olması gibi durumlarda söz konusudur.10 

Hanefi geleneğe özgü bir terim olan manevi inkıtâ’nın bir şekli de -yukarıda temas 

edildiği gibi- herkesin bilmesi gereken bir konunun garîb bir haberle sabit 

olmasıdır.11 Diğer bir deyişle Hanefîler, haberin umûmü’l-belvâ’da vârid olmasını 

haberdeki manevi inkıtâ’nın bir türü olarak değerlendirmişlerdir.  

Hanefîler, umûmü’l-belvâ’da vârid olan haberlerle amel etmemeleri konusunda 

çeşitli gerekçeler ileri sürmüşlerdir.12 Hanefîlerin bu prensibine çeşitli itirazlar ve 

Hanefîlerin cevapları da söz konusudur.13 Hanefîlerin meşhur haber anlayışları 

dikkate alındığında umûmü’l-belvâ’da vârid olan haber-i vâhidlerle amel 

etmemeleri tutarlı bir yaklaşım olarak değerlendirilmektedir. 14 

 
8 İsmail Hakkı Ünal, İmam Ebû Hanife’nin Hadis Anlayışı ve Hanefi Mezhebinin Hadis Metodu 
(Ankara: DİB Yayınları, 2010)., 176.  
9 Muhammed b. Ahmed Serahsî, Usûlü’s-Serahsî, (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Ebü’l-Vefâ el-
Efganî (thk.), 1414)., I, 359.  
10 H. Yunus Apaydın, “Haber-i Vâhid”, DİA Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (İstanbul: 
Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1996) , 358.  
11 İshak Emin Aktepe, “Ebu Hanife Ve Ehl-İ Hadisin Sünnet Anlayışlarındaki Temel Farklar”, 
İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi 19 (115M.S.), 2012., 126.  
12 Gül, Hanefî Usûlünde Hadis Tenkidi., 227, 228.  
13 Ünal, Ebû Hanife’nin Hadis Anlayışı., 178, 179.  
14 Yargı, “Fıkıh Usulcülerine Göre Yaygın Olarak Nakledilmesi Gereken Haberler”., 178, 179; Gül, 
Hanefî Usûlünde Hadis Tenkidi., 230.  



 

39 
 

 

Hanefîlerin umûmu’l-belvâ prensibine dayanarak amel etmedikleri haberler 

arasında şunlar sayılabilir:15   

Cinsel organa dokunmak (Mess-i zeker), ateşte pişen şeyleri yemek, mahremi 

olmayan kadına dokunmak ve cenaze taşımaktan dolayı abdestin, cenaze 

yıkamaktan dolayı ise boy abdestinin gerekli olduğunu bildiren hadisler ile besmele 

çekmeyenin abdestinin olmadığını ifade eden, namazda besmelenin açıktan 

okunması, ezanın ikişer ikişer, kametin birer birer okunması, namazda rükûdan 

önce ve sonra ellerin kaldırılması (ref’ul- yedeyn) gerektiğini belirten hadisler ve 

sabah namazında kunut duasının okunması ile ilgili hadis.  

Hanefîler, umûmî belvâ kapsamında vârid olan bir haberin meşhur olmaması 

hâlinde, bu haberde yer alan emir ve nehiy ifadelerini farklı değerlendirmişler; 

haberlerdeki emirleri vücûba değil nedb ve istihbâba, nehiyleri ise tahrîme değil 

kerâhate hamletmişlerdir. Zira böyle bir haberdeki emir ve nehiyler vücûb ve tahrîm 

ifade etseydi bunun selef arasında şöhret bulması beklenirdi. Buna karşın cumhur 

bu tür haberlerin meşhur olmamasını onun bağlayıcılığına zarar veren bir unsur 

olarak değerlendirmemişlerdir. Zira cumhura göre haber-i vâhid sahih ise onunla 

amel gerekli olur ve meşhur olmaması gerekçe gösterilerek Rasûlüllah’ın bu tür 

haberlerle sâbit emirleri terk edilemez. 16  

2. Buhârî’ye Göre Haber-i Vâhid- Umûmü’l-Belvâ İlişkisi 

Hadisçiler, Hanefilerin umûmü’l-belvâ prensibine itibar etmemişlerdir. Zira haber-

i vâhidin hücccet oluşuna yönelik ortaya konulan deliller haberin, umûmü’l-

belvâ’da varid olup olmaması arasında ayrım yapmaksızın kabulünü 

gerektirmektedir. Çünkü haberin râvisi âdil ve sika olduğu için haber de zann-ı gâlib 

ile doğrudur. Bu itibarla âdil ve sika râvinin haberi umûmü’l-belvâ’da vârid olsun 

ya da olmasın her hâlükârda kabul edilir. 17 

 
15 Ramis SHAMILOV, Hanefi Ekolünde Umûm’ü-l Belvâya Aykırılık Sebebiyle Haberi Vahid İle 
Amel Edilmemesi (Kayseri: Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Yüksek 
Lisans Tezi, 2021)., 48-68 
16 Ünal, Ebû Hanife’nin Hadis Anlayışı., 176, 177.  
17 Abdülmecîd, el-İtticâhâtü’l-fıkhiyye., 249.  



 

40 
 

 

 

Buhârî’ye gelince O’nun haber-i vâhid’in hücciyetini ortaya koyduğu Ahbâru’l-

âhâd bölümünde, haber-i vâhid’in kabulü ve amel şartları arasında, umûmü’l-

belvâ’da vârid olmaması gibi bir şartı kabul etmediği söylenebilir. Nitekim “Son 

derece doğru sözlü bir kişinin ezan, namaz, oruç ve bunlara benzer farzlar ve dini 

hükümler hakkında haberlerinin geçerli olduğu babı”18 ifadesiyle oluşturduğu bab 

başlığında haberin kabulü ve gereğiyle amel edilebilmesi için râvinin, sadûk “son 

derece doğru sözlü” olma niteliği taşımasının gerekliliğini ortaya koyarken, 

umûmü’l-belvâ prensibinden söz etmemiştir.  

Buhârî’nin,“Bazı sahâbîlerin Peygamber (s.a.v)’i ve İslam uygulamalarını her 

zaman izleyebilir olmamalarına rağmen, “Nebi (s.a.v)’in hükümleri herkesin gözü 

önünde gerçekleşiyordu” diyen kimselere karşı delil”19 ifadesiyle oluşturduğu ve 

Hz. Peygamber’den gelen haberlerin kabulü için tevâtürü şart koşan Râfızîler ve 

Hâricîlerin görüşlerini reddetmek amacını taşıdığı ifade edilen20 bab başlığı, aynı 

zamanda Hanefîlerin umûmü’l-belvâ prensibine bir reddiye olarak da 

değerlendirilmektedir.21 Nitekim  Buhârî, bab başlığının altında Hz. Ömer ve Ebû 

Hüreyre ile ilgili yer verdiği iki hadisle22 “sahâbe-i kirâm’ın ileri gelenlerinin bile 

bazı konulardaki sünnete ait ilke ve uygulamayı bilemediklerini, diğer sahâbîlerden 

bunları öğrendiklerini ve gereğiyle amel ettiklerini, netice itibariyle de tevâtür 

şartlarına sahip olmayan haber-i vâhidle amel etmenin ashâb döneminden beri 

kabul ve uygulama olarak bize kadar intikal etmiş bir gerçek olduğunu ortaya 

koymaktadır.”23 

 
18 Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm, el-Câmiu’l-Müsnedü’s-Sahîhu’l-
Muhtasar min Umûri Resûlillahi ve Sünenihi ve Eyyâmihî (Beyrut: Dâru Tavki’n-Necât, 
Muhammed b. Zuheyr b. Nâsır  en-Nâsır (thk.), 1422)., “Ahbâru’l-âhâd”, 1.    	 
19 Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm, Sahîh., “İ’tisâm”, 22.  
20 Ebü’l-Hasan Ali Halef b. Abdülmelik İbn Battal, Şerhu sahîhi’l-Buhârî (Riyad: Mektebetü’r-
rüşd, Ebû Temim Yasir b. İbrâhim (thk.), 2000)., X, 384; Şemseddin Muhammed b. Yusuf Kirmânî, 
el-Kevâkibü’d-derârî fî şerhi Sahihi’l-Buhari. (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1401)., XXV, 
79; İbn Hacer, Ahmed b. Ali el-Askalânî, Fethu’l-bârî Şerhu Sahîh-i’l-Buhârî (Riyad: Mektebetu’l-
Melik Fahd el-Vataniyye, Abdülkadir Şeybe el-Hamd (thk.), 1421)., XIII, 321.  
21 Abdülmecîd, el-İtticâhâtü’l-fıkhiyye., 249.  
22 Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm, Sahîh., “İ’tisâm”, 22. 
23 İsmail Lütfi Çakan, Müslüman Kimliği (İstanbul: Nesil Yayınları, 2007)., 166.  



 

41 
 

 

Hanefîlerin umûmü’l-belvâ prensibi gereğince amel etmedikleri haberlerle ilgili 

Buhârî’nin yaklaşımı şu şekilde tahlil edilebilir:  

Cinsel organa dokunmaktan (mess-i zeker) dolayı abdest: Buhârî, Büsre binti 

Safvân’dan nakledilen “Zekerine dokunan abdest alsın” hadisi24 şartlarına uygun 

olmadığı için Sahih’inde yer vermemiştir. Zira hadis, tariklerdeki raviler arası semâ 

problemi sebebi ile münkatı’ olarak değerlendirilmektedir.25  

Ateşte pişen şeyleri yemekten dolayı abdest: Buhârî, ateşte pişen yemekleri 

yemekten dolayı abdest almak gerektiğini ifade eden hadislere26 ravide aradığı 

şartlar ve hadisin senedindeki ittisal sorunu sebebi ile yer vermemiştir.27 Buna 

karşın Buhârî, “Kuzu eti ve sevîkten ötürü abdest almayan kimse bâbı. Ebubekir, 

Ömer ve Osman (ateşin temas ettiği şeylerden) yer ve abdest almazlardı.” 28 bâb 

başlığı ve delil olarak zikrettiği rivayetlerle ateşte pişen yemeklerden yemenin 

abdesti gerektirmeyeceği görüşünde olduğunu belirtmiştir.  

Cenaze taşımaktan dolayı abdest, yıkamaktan dolayı ise boy abdestinin gerekli 

oluşu: Ebu Hureyre’den nakledilen “Ölü yıkayan abdest alsın”29 rivayetinin “onu 

taşıyan da abdest alsın”30 şeklindeki ziyâdeli hali de kaynaklarda yer almaktadır. 

Buhârî hadisin her iki şekline de Sahih’inde yer vermemiştir. Zira O’na göre bu 

konuda sahih herhangi bir rivayet yoktur. Ebu Hureyre rivayeti ref‘- vakf 

ihtilafından dolayı senedi muztarib bir rivayettir. Buhari mevkuf rivayeti tercih 

etmiştir.31  

 
24 Tirmizî, Muhammed b. İsâ, Sünenü’t-Tirmizî, (Kahire: Matbaatü Mustafa el-Halebî, Ahmed 
Muhammed Şakir vd. (thk.), 1975)., “Tahâre”, 61, 62; Ebû Dâvûd, Süleymân b. el-Eşʿaŝ es-
Sicistânî, Sünenü Ebî Dâvûd, (Beyrut: Dâru’r-Risâleti’l-âlemiyye, Şuayb Arnaût vd. (thk.), 2009)., 
“Tahâre”, 70.  
25 Muhammed Râyik Salih Halîl, İ’râdu’l-imam el- Buhârî ani’l-hadîsi’l-asli fi’l-bâbi fi’l-Câmii’s-
sahîh-dirâse te’sîliyye tatbîkıyye- (Ürdün: Dâru’l-fârûk, 2022)., 365- 372.   
26 Ebü’l-Hüseyn b. el-Haccâc Müslim, el-Câmi‘u’s-sahîh (Beyrût: Dârü İhyâi’t-Türasi’l-Arabî,  
Muhammed Fuâd Abdülbâkî (thk.), ty)., “Hayz”, 90; Tirmizî, Muhammed b. İsâ, Sünen., “Tahâre”, 
58, 59.   
27 Halîl, İ’râdu’l-imam el- Buhârî ani’l-hadîsi’l-asl., 430- 437.   
28 Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm, Sahîh., “Vudû” 50. باَب	نْمَ	مَْل	أَّضوََتَی	نْمِْ	مِحَْل	ةِاَّشلا	

اوُئَّضوََتَی	مَْلَف	مْھُنْعَُ	Xَّ	يَضِرَ	نُامَْثعُوَ	رُمَعُوَ	رٍكَْب	وُبَأ	لَكََأوَ	قِیوَِّسلاوَ   
29 Tirmizî, Muhammed b. İsâ, Sünen., “Cenâiz”, 17.  
30 Tirmizî, Muhammed b. İsâ, Sünen., “Salat”, 231.   
31 Halîl, İ’râdu’l-imam el- Buhârî ani’l-hadîsi’l-asl., 194-197.  



 

42 
 

 

Mahremi olmayan kadına dokunmaktan dolayı abdest: Buhârî, “Erkeğin hanımını 

öpmesi ve eliyle ona dokunması mülâmesedendir. Bu yüzden kim hanımını öper 

yahut eliyle ona dokunursa abdest alsın.”32, “Eşini öpen kişi abdest alsın”33 şeklinde 

kişinin kendi eşine dokunması sebebi ile abdest alması gerektiğini ifade eden 

rivayetlere Sahih’inde yer vermediği gibi mahremi olmayan kadınlara 

dokunmaktan dolayı abdestin gerekliliğini ifade herhangi bir rivayete de yer 

vermemiştir. Buhârî’nin kendi eşine ya da mahremi olmayan bir kadına dokunmayı 

abdesti gerektiren bir durum olarak değerlendirmediği görüşünde olduğu 

söylenebilir.34  

Buhârî, abdesti bozan durumlara ilişkin görüşünü, Kitabü’l-Vudû’da, “Abdestin 

yalnızca ön ve arkadan çıkan şey sebebiyle gerekli olduğunu kabul eden kimselerin 

görüşü”35 diye ifade ettiği bab başlığında ortaya koymuştur. Bab başlığındaki 

görüşünü "…yahut biriniz tuvaletten gelirse…"36 ayeti ile temellendiren Buhârî, bab 

başlığında fıkhî görüşüne uygun muallak hadis ve eserlere de yer vermiştir. 

Buhârî’nin meseleyi Kur’an’ın konuya ilişkin ayetine37 uygunluk kriteri 

çerçevesinde ele aldığını, ayeti de umûm üzere anlayıp yorumladığını ve abdesti 

bozan durumları ön ve arkadan çıkan şeylerle sınırlandırdığını görmekteyiz. Buna 

göre Buhârî’nin bab başlığındaki maksadı iki madde halinde ortaya konulabilir:38 1. 

Mu’tad olarak idrar, dışkı gibi önden ve arkadan çıkan şeylerden ya da mu’tad 

olmayarak makattan kurtçuk veya cinsel organından bit ya da gaz çıkması gibi 

 
32 Mâlik b. Enes, Ebû ʿAbdullâh Mâlik b. Enes b. Mâlik el-Medenî (ö.179/796), el-Muvattaʾ 
(Beyrut: Dâru İhyâʾit-türâŝi’l-ʿArabî, 1406)., “Tahâre”, 64. 
33 Mâlik b. Enes, Ebû ʿAbdullâh Mâlik b. Enes b. Mâlik el-Medenî (ö.179/796), el-Muvattaʾ., 
“Tahâre”, 65. 
34 Nûr Hasan Abdülhalîm Kârût, Fıkhü’l-imâmi’l-Buhârî fi’l-vudû ve’l-gusül mukârinen bi-fıkhi 
eşhuri’l-muhaddîsîne (Mekke: Ümmü’l-Kurâ Üniversitesi, Basılmamış Doktora Tezi, 1991)., 346.   
35 Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm, Sahîh., “Vudû”, 34. 
35 Buhari, Vudû 34. 

ُ دوُّدلا هِرُِبُد نْمِ جُرُخْیَ نْمَیفِ ءٌاطَعَ لَاقَوَ طِئِاغَلْا نْمِ مْكُنْمٌِ دحََأ ءَاجَ وَْأ{ىلَاعََت َِّ=ا لُوْقَوَ رُِبُّدلاوَ لُِبُقلْا نْمِ نِیْجَرَخْمَلْا نْمِ َّلاإِ ءَوضُوُلْا رَیَ مْلَ نْمَ بابَ 
 هِرِعَشَ نْمَِ ذخََأ نْإِ نُسَحَلْا لَاقَوَ ءَوضُوُلْا دْعُِی مْلَوََ ةلاََّصلاَ داعََأ ةِلاََّصلا يفِ كَحِضَ اَذإِ َِّ=ا دِبْعَ نُبْ رُبِاجَ لَاقَوَ ءَوضُوُلْاُ دیعُِی ةِلَمْقَلْا وُحْنَ هِرِكََذ نْمِ وَْأ
 ةِوَزْغَ يفِ نَاكَ مََّلسَوَ ھِیْلَعَُ َّ=ا ىَّلصَ َّيبَِّنلا َّنَأ رٍبِاجَ نْعَ رُكَذُْیوَ ثٍَدحَ نْمِ َّلاإِ ءَوضُوُ لاََ ةرَیْرَُھ وُبَأ لَاقَوَ ھِیْلَعَ ءَوضُوُ لاَفَ ھِیَّْفخُ عَلَخَ وَْأ هِرِافَظَْأوَ
 سٌوُاطَ لَاقَوَ مْھِتِاحَارَجِ يفِ نَوُّلصَُی نَومُلِسْمُلْا لَازَ امَ نُسَحَلْا لَاقَوَ ھِتِلاَصَ يفِ ىضَمَوََ دجَسَوَ عَكَرَفَ مَُّدلاُ ھفَزَنَفَ مٍھْسَبِ لٌجُرَ يَمِرُفَ عِاقَرِّلا تِاَذ
 ىضَمَفَ امًَد ىفَوَْأ يبَِأ نُبْا قَزَبَوَْ أَّضوََتیَ مْلَوَ مَُّدلا اھَنْمِ جَرَخَفًَ ةرَْثبَ رَمَعُ نُبْا رَصَعَوَ ءٌوضُوُ مَِّدلا يفِ سَیْلَ زِاجَحِلْا لُھَْأوَ ءٌاطَعَوٍَ يّلِعَ نُبُْ دَّمحَمُوَ
 ھمِجِاحَمَ لُسْغَ َّلاإِ ھِیْلَعَ سَیْلَ مُجَِتحْیَ نْمَیفِ نُسَحَلْاوَ رَمَعُ نُبْا لَاقَوَ ھِتِلاَصَ يفِ

36 Nisa Suresi, 4/ 43; Mâide Suresi, 5/ 6. Kârût, Fıkhü’l-imâmi’l-Buhârî fi’l-vudû ve’l-gusül. 
37 Nisa Suresi, 4/ 43; Maide Suresi, 5/ 6.  
38 Kârût, Fıkhü’l-imâmi’l-Buhârî fi’l-vudû ve’l-gusül., 340.  



 

43 
 

 

durumlardan dolayı abdest bozulur. 2. Arkadan ve önden çıkmayan şeylerden 

dolayı abdest bozulmaz. Dolayısıyla erkeğin cinsel organına dokunmasıyla, kadına 

dokunmakla, ağız dolusu kusmakla, vücuttan kan çıkmakla, hacamat yaptırmakla, 

namazda gülmekle vb. şeylerle abdest bozulmaz.  

 Besmele çekmeyenin abdestinin olmadığını ifade eden rivayet: “Besmele 

çekmeyenin abdesti yoktur” 39 hadisinin bütün tarikleri ve şâhitleri Buhâri’ye göre 

sahih değildir. Tirmîzî’nin tahric ettiği Saîd b. Zeyd hadisi ile ilgili Buhârî’nin 

“Ahsenü şey’in fi hazel bab…” ifadesi mutlak bir tashîh anlamı taşımaz. Hadisin 

bazı ravileri zayıftır. Ebu Hureyre’den nakledilen hadisin en sağlam tariki inkıtâ‘ 

ile illetlidir.40  

Namazda besmelenin açıktan okunması: Buhârî, “Başlangıç tekbirinden sonra ne 

söyler” 41 ifadesi ile oluşturduğu bab başlığı altında Enes b. Mâlik’in: “Hz. 

Peygamber, Ebu Bekir ve Ömer namaza hep el-hamdü lillâhi rabbil âlemin diyerek 

başlarlardı” sözüne ve Ebû Hureyre’den nakledilen bir rivayete yer vermiştir. 

Buhârî’nin bab başlığı ile namazda besmelenin cehrî değil gizli okunması 

görüşünde olduğu ve besmelenin açıktan okunması gereğini ifade eden 

rivayetlerin42 sahih olmadığına işaret ettiği söylenebilir.43    

Ezanın ikişer ikişer, kametin birer birer okunması: Buhârî, “Ezan lafızlarının ikişer 

ikişer okunması” 44 ve “Kad kâmetissalât ifadesi hariç kâmet lafızlarının birer defa 

söylenmesi” 45 bab başlıkları ile ezan lafızlarının ikişer, kamet lafızlarının ise birer 

defa tekrarlanması görüşünde olduğunu beyan etmiştir. Konu ile ilgili Enes b. 

Mâlik’ten nakledilen “Bilâl’e ezan lâfızlarını ikişer ikişer; kâmet lâfızlarını da birer 

 
39 Tirmizî, Muhammed b. İsâ, Sünen., “Tahâre”, 20; Ebû Dâvûd, Süleymân b. el-Eşʿaŝ es-Sicistânî, 
Sünen., “Tahâre”, 48.    
40 Halîl, İ’râdu’l-imam el- Buhârî ani’l-hadîsi’l-asl., 247-251. 
41 Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm, Sahîh., “Ezan”, 89.  
42 Ebû Abdurraḥmân Aḥmed b. Şuʿayb el-Ḫorasânî en-Nesâʾî, el-Muctebâ mine’s-Sünen es-
Sünenü’s-Suğrâ (Halep: Mektebetü’l-Maṭbûʿâti’l-İslâmiyye,  Abdulfettâḥ Ebû Gudde (nşr.), 1406)., 
“İftitah”, 21.  
43 Zekeriyya Şa’ban Haneş el-Kubeysî, el-İ’lâlü’l-işârî fî tebvîbâti’l-Buhârî (Cidde: Merkezü’s-
Sünne ve’t-türâsi’n-Nebevî, 2019)., 59- 62.  
44 Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm, Sahîh., “Ezan”, 2. 2-	بُاَب	نُاَذَلأا	ىَنْثمَ	ىَنْثمَ  
45 Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm, Sahîh., “Ezan”, 3. 	دَْقُ	ھَلوَْق	َّلاإٌِ	ةَدحِاوَُ	ةمَاَقلإِا	بُاَب	-	

ُةَلاَّصلا	تِمَاَق  



 

44 
 

 

birer söylemesi emrolundu; yalnız “Kad kâameti’s-salâtü" lafzı müstesna (ki onu 

iki defa söylemekle emrolundu)” hadisini delil olarak zikretmiştir. Buhârî bu 

konuda, ezan ve kâmet lafızlarının aynı şekilde ikişer ikişer okunacağı görüşünde 

olan46 ve Enes b. Mâlik’ten nakledilen rivayeti umûmü’l-belvâ krtiteri dolayısıyla 

ma’mûlün bih görmeyen Hanefîlerle ihtilaf etmiştir.   

Sabah namazında kunut duasının okunması ile ilgili hadis: Buhârî, “Vitir” 

bölümünde “Rükûdan önce ve sonra kunut” 47 başlığı ile kunut konusuna yer vermiş 

ve başlık altında yer zikrettiği rivayetlerin muhtevâsı ile kunutun rükûdan önce ya 

da sonra okunması meselesini açıklığa kavuşturmaya çalışmış; rükûdan önce 

kunutun yaygın bir uygulama olduğunu fakat Hz. Peygamber’in bir süre rükûdan 

sonra da kunut duası okuduğunu belirtmiştir.  

Buhârî’nin, “Rükûdan önce ve sonra kunut” başlığı altında kunut dualarını sabah 

namazıyla kayıtlamaması ve bu konuyu “Vitir” bölümünde zikretmesi, onun kunut 

duasının yıl boyunca vitir namazında okunması gerektiği kanaatini benimsediğine 

işaret etmektedir.48 Bu yaklaşım, Hz. Peygamber’in bir dönem sabah namazında 

kunut duası okuduğu, ancak bu uygulamanın daha sonra neshedildiği ve kunutun 

esasen vitir namazına mahsus bir uygulama olduğu yönündeki Hanefî görüşüyle49 

paralellik arz etmektedir. Dolayısıyla Buhârî’nin bu tercihi, onun söz konusu 

meselede Hanefîlerle görüş birliği içerisinde olduğunu göstermektedir. Nitekim 

Buhârî, Hanefîler gibi sabah namazında kunut uygulamasının neshedildiği 

görüşündedir.50  

Hanefî usûl eserlerinde belvânın umûmî olduğu konularda vârid olduğu 

gerekçesiyle amel edilmeyen ve örnek olarak zikredilen dokuz fıkhî mesele ile ilgili 

 
46 Shamılov, Hanefi Ekolünde Umûm’ü-l Belvâya Aykırılık Sebebiyle Haberi Vahid İle Amel 
Edilmemesi., 56.  
47 Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm, Sahîh., “Vitir”, 7. 7-	بُاَب	تِوُنُقلا	لَبَْق	عوكُُّرلا	ُهَدعَْبوَِ  
48 Muhammed Abduh Muhammed Zühûr, Fıkhü’l-imâmi’l-Buhârî fî kitâbi’l-cumu‘ati, el-havfi, el-
‘îdeyni, el-vitri min Câmi‘ihi’s-sahîh (Mekke: Ümmü’l-Kurâ Üniversitesi, Basılmamış Yüksek 
Lisans Tezi, 2002)., 308-312.   
49 SHAMILOV, Hanefi Ekolünde Umûm’ü-l Belvâya Aykırılık Sebebiyle Haberi Vahid İle Amel 
Edilmemesi., 57-60. 
50 Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm, Sahîh., “Tefsir-i Sûreti Âl-i İmran (3)”, 
9. .}ءٌيْشَ	رِمَْلأا	نَمِ	كََل	سَیَْل{	:	بُاَب	-9	  



 

45 
 

 

haber-i vâhidlerle iki konu hariç Buhârî de amel etmemiş ve Hanefilerle ittifak 

etmiştir. Buhârî’nin “Ezanın ikişer ikişer, kametin birer birer okunması” konusu ile 

“rükûya giderken ve rükûdan kalktıktan sonra ve ikinci rek’attan kalkışta ellerin 

kaldırılması” konusunda (refu’l-yedeyn) Hanefilerle ihtilaf ettiğini görmekteyiz.     

“Refu’l-yedeyn” konusunda cumhûr ile aynı görüşü paylaşan51 Buhârî, konu ile 

ilgili “Başlangıç tekbiri getirdiğinde, rükûya gittiğinde ve rükûdan kalktığında elleri 

kaldırmak”52 ve “(Tahiyyât sonrası) ikinci rek’attan kalkarken elleri kaldırmak”53 

şeklinde bâb başlıkları oluşturmuş ve başlıklar altında Abdullah b. Ömer ve Mâlik 

b. Hüveyris’ten nakillerde bulunarak Hz. Peygamber’in (s.a.v.) bu durumlarda 

ellerini kaldırdığını ifade etmiştir.  

Buhârî, telif etmiş olduğu, “Ref’ü’l-yedeyn fi’s-salat.”54 adlı risalesinde konuyu 

daha geniş bir çerçevede ele almış, risalenin mukaddimesinde uygulamaya karşı 

çıkanları sert bir dille55 eleştirmiş ve Yüce Allah’ın pek çok ayette Resûlü’ne ittiba 

ve itaat edilmesini emretmesine rağmen mezkûr uygulamaya karşı çıkanların 

Resûlullah’a muhalefet ederek bid’at çıkardıklarını belirtmiştir.56 Buhârî’nin 

mukaddimedeki eleştirilerinin Ebu Hanife ve arkadaşlarından birine ya da 

 
51 Hamit Sevgili, İmam Buhârî’nin Fıkıh Anlayışı (Diyarbakır: Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Basılmamış Doktora Tezi, 2015)., 230.  
52 Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm, Sahîh., “Ezan”, 82. باَب	عِفْرَ	نِیَْدَیلْا	اَذإِ	رََّبكَ	اَذإِوَ	

عََفرَ	اَذإِوَ	عَكَرَ  
53 Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm, Sahîh., “Ezan”, 84. باَب	عِفْرَ	نِیَْدَیلْا	اَذإِ	مَاَق	نْمِ	

نِیَْتعَكَّْرلا  
54 Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm, Ref’ü’l-yedeyn fi’s-salat (Beyrut: Dar-u 
İbn Hazm, Bedîuddin Râşidî (hmş.), 1416). 
55 Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm, Ref’ü’l-yedeyn., 18-20. Buhârî, 
mukaddimede şu ifadelere yer vermiştir: “Bu risale, namazda rükûya gitme ve rükûdan kalkma 
esnasında ellerin kaldırılmasını kabul (Refu’l-yedeyn) etmeyen ve kendisini ilgilendirmeyen bir 
şeye zorlama ile konuyu acemler (Arap olmayanlar) için içinden çıkılmaz, anlaşılmaz hale getiren 
kimselere reddiyedir. Halbuki konu, Rasûlüllah’ın (s.a.v) fiili ve sözü olarak sabit olduğu gibi, 
sahâbîlerinin fiil ve rivayetleri ile de sabit olmuş sonra tabiiler böyle yapmışlar ve selef âlimler de 
onlara uymuştur. Yine bu konu, sika kimselerden, adil ve sika halefin rivayeti yolu ile sahih 
haberlerle gelmiştir. Allah Teâla onlara rahmet eylesin. Rasûlüllah (s.a.v)’ın sünnetlerine olan 
nefretlerinden dolayı gönüllerinde kin, kalbinde sıkıntı bulunan kimselere de Allah va’dini 
gerçekleştirsin. Zira onlar, kibirlenmeleri ve her şeyleri ile bulaştıkları bid’at ve aldatmak üzere 
çevrelerine topladıkları acemlere gösterdikleri yakınlık sebebi ile sünnet ehline düşmanlık 
etmelerinden dolayı bunu hak etmişlerdir.” 
56 Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm, Ref’ü’l-yedeyn., 18-20.  



 

46 
 

 

Buhârî’nin yaşadığı Maveraünnehir bölgesindeki Hanefi mezhebi mensuplarına 

yönelik olabileceği konusunda değişik görüşler ileri sürülmüştür.57 

Buhârî, mukaddimede “Ref’u’l-yedeyn”e karşı çıkanlara yönelik sert eleştirisinden 

sonra: “Ümmetimden bir grup hak üzere bulunmaya devam edecektir. Kendilerini 

yardımsız bırakanlar ve muhalefet eden kimselerin muhalefeti onlara zarar 

veremeyecektir.”58 hadisine ve Müslümanlara, Hz. Peygamber’e itaati farz kılan 

ayetlere59 yer vermiştir. Akabinde Buhârî, “Ref’u’l-yedeyn” konusunu tartışmaya 

başlamış ve rükûya giderken ve rükûdan kalkma esnasında ellerin kaldırılması 

gereğini ifade eden delilleri sıralamıştır. Hz. Ali (r.a)’den gelen rivayete yer veren60 

Buhârî, aynı şekilde on yedi sahabîden de rükûda ellerini kaldırdıklarına dair 

rivayetler olduğunu belirterek bu sahabilerin61isimlerini saymıştır. Akabinde: 

“Rasûlüllah (s.a.v)’ın ashâbı, namazda ellerini kaldırıyorlardı. Bir kişi dışında Hz. 

Peygamber’in ashabından hiç kimse bundan istisna edilmemiştir. Ehl-i İlim 

nezdinde Nebi (s.a.v)’nin ashabından birinin bile ellerini kaldırmadığı sabit 

olmamıştır.” ifadesi ve Mekke, Hicaz, Irak, Şam, Basra, Yemen ve Horasan 

 
57 Abdülmecîd, el-İtticâhâtü’l-fıkhiyye., 581.  
58 Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm, Ref’ü’l-yedeyn., 20.  
59 Buhârî’nin yer verdiği ayetlerin mealleri şu şekildedir: “Peygamber size ne verirse onu alın, neyi 
yasaklarsa ondan da kaçının!” Haşr sûresi, 59/7.  
“Kim Peygamber’e itaat ederse, Allah’a itaat etmiş olur” Nisâ sûresi, 4/ 80.  
“Hayır Rabbine andolsun ki onlar, aralarında çıkan anlaşmazlıklarda seni hakem tayin edip verdiğin 
hükmü, içlerinde hiçbir sıkıntı duymadan kabul edip teslim olmadıkları sürece tam mü’min 
olamazlar” Nisâ sûresi,4/65.  
“Peygamber’in emrine muhâlefet edenler, fitneye ya da can yakıcı bir azaba uğramaktan 
çekinsinler” Nûr sûresi,24/ 63.  
“Allah’a ve kıyamet gününe kavuşacağını uman sizler için Allah’ın Resûlü’nde güzel bir örnek 
vardır” Ahzâb sûresi, 33/21. 
“Dedi ki: Birbirinize düşman olarak hepiniz oradan (cennetten) inin! Artık benden size hidayet 
geldiğinde, kim benim hidayetime uyarsa o sapmaz ve bedbaht olmaz.” Tâhâ Suresi, 20/ 123  
60 Hz. Ali (r.a)’den gelen rivayet şöyledir: “Rasûlüllah (s.a.v), namaz için tekbir aldığında ellerini 
omuz hizasına kaldırırdı. Yine rükûya girmek istediğinde, başını rükûdan kaldırdığında ve ilk iki 
rek’attan sonra da aynısını yapardı.”  
61 Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm, Ref’ü’l-yedeyn., 22, 23.  Buhârî’nin 
isimlerini zikrettiği sahâbîler şunlardır: Ebu Katâde el-Ensârî, Ebû Useyd es-Sâ’idî el-Bedrî, 
Muhammed b. Mesleme el-Bedrî, Sehl b. Sa’d es-Sâ’idî, Abdullah b. Ömer, Abdullah b. Abbâs, 
Enes b. Mâlik, Ebû Hüreyre ed-Devsî, Abdullah b. Amr b. el-Âs, Abdullah b. ez-Zübeyr,  Vâil b. 
Hucr el-Hadramî, Mâlik b. el-Huveyris, Ebû Mûsâ el-Eş’arî, Ebû Humeyd es-Sa’idî, Hz. Ömer, Hz. 
Ali, Ümmü’d-Derdâ (r.anhüm) 



 

47 
 

 

âlimlerinin62 pek çoğundan “Ref’u’l-yedeyn” ile ilgili rivayetler naklettik ifadesi63 

ile bazı ilim adamlarının bu konuda icmâ iddiasında64 bulunduklarını ifade etmiştir. 

“Ref’u’l-yedeyn” konusunda muhalif görüşte olanların, Ali b. Ebi Talib, Abdullah 

b. Ömer, Abdullah b. Mesûd ve Berâ b. Âzib’ten gelen iftitah tekbiri dışında ellerin 

kaldırılmayacağını ifade eden rivayetlere dayandığını, mezkûr sahâbîlerden aksine 

rivayetler de nakledildiğini belirten Buhârî, muhaliflerin görüşlerini dayandırdıkları 

delilleri şu gerekçelerle çürütmeye çalışmıştır:  

Buhârî, Hz. Ali’nin ellerini kaldırdığına dair rivayeti zikretmiş65 ve ilk tekbirde 

ellerini kaldırıp sonra bir daha kaldırmadığına dair Ebu Bekir en-Nehşeli’den gelen 

rivayeti, Süfyan es-Sevri’nin, “münker” olarak değerlendirdiğini belirtmiştir.66 

Ayrıca Ebu Bekir en-Nehşeli’den gelen rivayeti “müsbitin nâfiye tercihi” kaidesine 

göre de reddetmiş ve kaideyi şu şekilde açıklamıştır; İki kişi bir raviden rivayette 

bulunur da birisi: “şöyle yaptığını gördüm”, diğeri: “görmedim” derse, “şöyle 

yaptığını gördüm” diyenin rivayeti olaya şahit olduğu için delil olur, diğerininki 

olmaz. Zira o rivayeti ezberleyememiştir.67 Akabinde bu kaideyi şu örnekle 

temellendirmiştir: “Bilal (r.a), Hz. Peygamber’i Kâbe içinde namaz kılarken 

gördüğünü ifade etmesine karşın Fazl b. Abbas (r.a), kılmadığını söylemiştir. 

Âlimler, olaya şahit olan ve Hz. Peygamber’i Kâbe’de namaz kılarken gördüğünü 

açıkça ifade eden Bilal’in rivayeti ile amel etmişler, ezberleyemediği gerekçesi ile 

olayı görmediğini söyleyen sahâbînin sözüne iltifat etmemişlerdir.68  

 
62 Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm, Ref’ü’l-yedeyn.Buhari şu isimleri 
saymıştır: Said b. Cübeyr, Ata b. Ebi Rabah, Mücahid, Kasım b. Muhammed, Salim b. Abdullah b. 
Ömer b. El-Hattab, Ömer b. Abdülaziz, Numan b. Ebi Ayaş, Hasan, İbn-i Sîrîn, Tâvûs, Mekhûl, 
Abdullah b. Dinar, Nafi’, Ubeydullah b. Ömer, Hasan b. Müslim, Kays b. Sa’d ve daha birçokları” 
63 Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm, Ref’ü’l-yedeyn., 22, 23. 
64 Abdülmecîd, el-İtticâhâtü’l-fıkhiyye., 581. 
65 Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm, Ref’ü’l-yedeyn., 46.  
66 Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm, Ref’ü’l-yedeyn., 49. 
67 Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm, Ref’ü’l-yedeyn., 46, 47.  
68 Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm, Ref’ü’l-yedeyn., 48, 49. Hz. Peygamber’in 
Ka’be içinde namaz kılıp kılmadığı konusuna “Sahih”inde de yer vermiştir. “Yüce Allah’ın: 

 

 



 

48 
 

 

Buhârî, Mücâhid’in, İbn-i Ömer’in ellerini sadece ilk tekbirde kaldırdığını gördüğü, 

rükûya giderken ve rükûdan kalkarken kaldırdığını görmediğine dair rivayetin69 

İbn-i Ömer’in tekbir almayı unuttuğu bir namazla alakalı olup bu rivayette onun 

yanıldığını belirtmiştir. İbn-i Ömer’in namazda ellerini kaldırmayan bir kişiyi taş 

parçası atarak uyardığı, başkalarına emrettiği ve Hz. Peygamber’i de yaparken 

gördüğünü aktardığı bir uygulamayı kendisinin terk etmesinin imkânsız olduğu, 

Yahya b. Main’in: “Ebu Bekr’in, Husayn’dan rivayetinde vehim vardır. Rivayetin 

aslı yoktur”, sözü ile Mücahid’in rivayetini zayıf sayması v.b. gerekçelerle Buhârî, 

Mücahid rivayetini delil kabul etmemektedir.70 O’na göre, Mücâhid’in bu rivayeti 

sahih olarak değerlendirilecek olsa bile, Tâvûs, Sâlim, Nâfi’, Muhârib b. Disâr ve 

İbnü’z-Zübeyr’in, İbn-i Ömer’den rivayet ettikleri Resûlüllah’ın rükûya giderken 

ve rükûdan kalkarken ellerini kaldırdığını ifade eden rivayeti71 daha evlâdır.  Zira 

bu rivayette İbn-i Ömer, başlangıç tekbiri dışında rükûya giderken ve rükûdan 

kalkarken ellerin kaldırılması uygulamasını bizzat Hz. Peygamber’den gördüğünü 

nakletmektedir. Mekke, Medine, Yemen ve Iraklı ilim ehli’nin onun ellerini 

kaldırdığını ifade den rivayetleri ortada iken, İbn-i Ömer’in Resûlüllah’a muhalefet 

ettiği düşünülmez.72  

 
“İbrahim’in makamında namaz yer edinin” ayeti (Bakara Suresi, 2/ 125) hakkında” ifadesiyle 
oluşturduğu bab başlığı altında, Abdullah b. Ömer’in, Bilal’e, Hz. Peygamber’in Kâbe içinde namaz 
kılıp kılmadığını sorduğu, Bilal’in de kıldığı şeklinde cevap verdiği rivayete yer vermiş, akabinde 
de Abdullah b. Abbas’ın, Hz. Peygamber’in Kabe’ye girdiği, dua ettiği fakat namaz kılmadığı 
rivayetine yer vermiştir. (Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm, Sahîh., “Salât”, 
30. ) Buhari, “Kitabü’l-Hac” bölümünde konuya özel başlık açmıştır. “Kâbe kapısının kapatılması, 
Kâbe içinde istenilen her yerde namaz kılınabileceği” başlığı altında, Sâlim’in babasından naklettiği 
rivayete göre babası şöyle demiştir: "Resûlullah sallallâhu aleyhi ve sellem, Üsame b. Zeyd, Bilal 
ve Osman b. Talha ile birlikte Kâbe'nin içine girerek kapıyı kapattılar. Bir süre sonra açtılar. İçeriye 
ilk ben girdim. Bilal ile karşılaştım ve Bilal'e, Resûlullah'ın sallallâhu aleyhi ve sellem’in içeride 
namaz kılıp kılmadığını sordum. Bana: “Evet, Yemen tarafındaki iki direk arasında (kıldı)” diye 
cevap verdi. (Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm, Sahîh., “Hac”, 51.) Buhari, 
Sahih”inde açtığı bu bab başlıkları ve altında delil olarak zikrettiği merfu rivayetlerle, Hz. 
Peygamber’in, Kâbe içinde namaz kıldığını bildiren rivayetleri, kılmadığını bildiren rivayetlere, 
müsbitin, nafi’ye tercihi kaidesine göre tercih etmiştir. Geniş bilgi için bk; İbn Hacer, Ahmed b. Ali 
el-Askalânî, Fethu’l-bârî., III, 547, 548.  
69 Buhari, eserinin değişik yerlerinde Mücâhid’in bu rivayetine yer vermiştir. Bk. Buhârî, Ebû 
Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm, Ref’ü’l-yedeyn., 54, 55, 150.   
70 Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm, Ref’ü’l-yedeyn., 54, 55. 
71 Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm, Sahîh., “Ezan”, 83. 
72 Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm, Ref’ü’l-yedeyn., 74.  



 

49 
 

 

Abdullah b. Mes’ûd’dan gelen ve ellerin kaldırılmayacağını ifade eden rivayeti 

Buhari, Süfyan- Âsım b. Küleyb- Abdurrahman b. El-Esved- Alkame tariki ile 

zikretmiştir. Bu rivayete göre İbn Mes’ûd: “Size Resûlüllah’ın namazını kıldırayım 

mı? diyerek namaz kılmış ve bir defa (başlangıç tekbiri) ellerini kaldırmıştır.”73 

Buhârî, Ahmed b. Hanbel- Yahya b. Âdem tariki ile zikrettiği rivayete göre, Yahya 

b. Âdem’in: “Abdullah b. İdris’in, Âsım b. Küleyb’den elde ettiği kitabına baktım. 

Orada: “(başlangıç tekbiri) dışında bir daha ellerini kaldırmadı.” ifadesi yoktu.” 

sözünü zikretmiş ve: “Bu rivayet (esahh) en sahih olandır. Zira kitap, ilim ehline 

göre, bilginin daha çok muhafaza edildiğini gösterir. Kişi bir rivayette bulunur, 

sonra kitaba müracaat eder ve rivayetin kitaptaki gibi olduğunu görür.”74 

değerlendirmesi ile Abdullah b. Mes’ûd’un, ellerin kaldırılmayacağı rivayetini 

reddetmiştir.   

Buhârî, Berâ b. Âzib’ten gelen rivayetin senedini zayıf kabul etmektedir. Humeydi- 

Süfyan- Yezid b. Ebi Ziyâd- İbn Ebi Leyla tariki ile Berâ b. Âzib’in: “Nebi (s.a.v), 

tekbir getirdiğinde ellerini kaldırırdı” sözünü nakletmiş ve akabinde Süfyan’ın: 

“Şeyh (Yezid b. Ebi Ziyâd) yaşlandığında kendisine: “(başlangıç tekbiri) dışında 

bir daha ellerini kaldırmadı.”ifadesini telkin ettiler, O da bu telkini kabul etti ve: “ 

(başlangıç tekbiri dışında) elleri kaldırma uygulamasını bir daha tekrarlamadı”75 

sözünü aktaran Buhârî, Yezid’in bu ifadeyi yaşlandığında telkinle söylediği 

gerekçesi ile rivayetin zayıf olduğunu belirtmiştir. Akabinde: “Yezid b. Ziyad’dan 

eskiden hadis işitmiş olan aralarında Süfyan es-Sevri, Şu’be ve Züheyr gibi hafızlar 

bu hadisi rivayet ederken: “(başlangıç tekbirinden sonra) bir daha ellerini 

kaldırmadı” ifadesini zikretmediler.”76 diyerek rivayeti zayıf saymasına bir delil 

daha zikretmiştir.   

Buhârî, muhâlifleri konu ile ilgili âsârı bilmemekle itham etmektedir. Muhâliflerin, 

sünnete boyun eğip görüşlerini sünnete dayandırmaları gerektiği halde, görüşlerine 

 
73 Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm, Ref’ü’l-yedeyn., 79.  
74 Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm, Ref’ü’l-yedeyn., 79-82.  
75 Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm, Ref’ü’l-yedeyn., 84.  
76 Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm, Ref’ü’l-yedeyn., 86.  



 

50 
 

 

uygun sünnetleri tercih ederek bu konuda tam bir taklit içinde olduklarını 

belirtmektedir.77 Onun muhâliflerini taklitle itham etmesinden, muhaliflerinin 

çağdaş oldukları sonucu da çıkarılabilir.  

Sahih’inde, “Ref’ul-yedeyn” konusunu ele aldığı halde kendisini konu ile ilgili 

müstakil bir risale telif etmeye iten sebeplerden biri de bazı muhâliflerin, rükûya 

giderken ve rükûdan kalkma esnasında ellerin kaldırılmasının bid’at olduğunu iddia 

etmeleri olmalıdır. Zira ona göre, böyle bir iddiada bulunmak, Hz. Peygamber’in 

ashâbına, selefe, onların ardından gelenlere, Hicaz, Medine ve Mekke ehline, Irak, 

Şam ve Yemen ehlinden pek çok kimseye, aralarında Abdullah b. el-Mübârek hatta 

İsa b. Mûsa, Ebu Ahmed, Ka’b b. Saîd, Hasan b. Cafer, Muhammed b. Sellam’ın 

da bulunduğu Rey ehli dışında kalan Horasan alimlerine, Ali b. el-Hasan, Abdullah 

b. Osman, Yahya b. Yahya, Sadaka, İshak ve İbnü’l-Mübarek’in arkadaşlarının 

büyük çoğunluğuna ta’n etmek anlamına gelmektedir.78 Nitekim doktora 

çalışmasında “Ref’ul-yedeyn” konusunu ayrıntılı bir şekilde ele alan79 Çiftçi, 

Buhârî’nin bu konuda telif ettiği özel risalesi ile karşı görüş sahiplerini ve elleri 

kaldırmama uygulamasını mahkûm etme amacında olmadığını, son derece sağlam 

rivayetlerle Hz. Peygamber’den nakledilen mezkûr uygulamanın bid’at olarak 

değerlendirilmesini reddetmek olduğunu ifade etmektedir.80     

 
77 Abdülmecîd, el-İtticâhâtü’l-fıkhiyye., 586. Buhârî muhaliflerle ilgili görüşünü şu şekilde 
temellendirmektedir: “Şayet İbn-i Mes’ûd, Berâ ve Câbir’in (r.anhüm), Hz. Peygamber’den konu 
ile ilgili rivayet ettikleri bir şey sabit olsa idi, bu durum o rivayeti bilmeyenler için bir gerekçe 
olabilirdi. Fakat onlar şöyle derler: “Hz Peygamber’den bir şey sabit olur da,önderlerimiz (mezhep 
imamlarımız) onu delil olarak almazlarsa bu rivayet delil olarak alınmaz.”  Bu sözlerini dikkate 
aldığımızda, kendi reylerine dayanarak böyle bir gerekçe ile hadisleri delil kabul etmezler. Halbuki 
yapılması gereken Veki’in dediği gibi olmalıydı. Veki’ şöyle demiştir: “Her kim, bir hadisi Hz. 
Peygamber’den geldiği gibi talep ederse o sünnet sahibi, sünnet ehlidir. Her kim ise, hevasını 
desteklemek için talep ederse o kişi bid’at sahibidir. Bu konuda Hz. Peygamber şöyle buyurmuştur: 
“Sizden biriniz, hevası (kişisel arzu, istek ve görüşü) benim getirdiğime tabi olmadıkça gerçek 
anlamda iman etmiş olmaz”. Geniş bilgi için bk; Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. 
İbrâhîm, Ref’ü’l-yedeyn., 105-107.   
78 Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm, Ref’ü’l-yedeyn., 127. 
79 “Ref’ul-yedeyn” konusundaki tartışmalar, Hanefilerin ve Buhârî’nin delilleri ve 
değerlendirilmesi için Bknz; Muhammed Hüsnü Çiftçi, Hanefi Mezhebinde Buhari Rivayetlerine 
ters düşen Hükümlerin Tahlili (Namaz Örneği) (İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Basılmamış Doktora Tezi, 2014)., 188-219.  
80 Çiftçi, Hanefi Mezhebinde Buhari Rivayetlerine ters düşen Hükümlerin Tahlili (Namaz Örneği)., 
219.  



 

51 
 

 

Sonuç  

Haber-i vâhid’in kabulü ve amele konu olabilmesi için hadisçiler ve fıkıh ekolleri 

çeşitli şartlar ileri sürmüşlerdir. Haberin sened açısından gerekli şartları taşıması 

yanında muhtevâ olarak da umûmü’l-belvâ’da vârid olmaması prensibini ilk 

istihdam eden ve sistemleştirenler Hanefîler olmuştur. İlkenin temelinde yatan 

gerekçe, Hz. Peygamber döneminden itibaren toplumun büyük kısmı tarafından 

bilinip nakledilmesi gereken konuların ahâd olarak nakledilemeyeceği 

düşüncesidir. Bundan dolayı Hanefîler, belvânın umûmî olduğu konularda vârid 

olan ve âhâd olarak nakledilen söz konusu haberlerin yalan ve mensûh olma 

ihtimalini, hatalı naklini veya haberlerin muhtevasının zâhirî anlamları dışında 

başka manaya gelebileceğini göz ardı etmemiş ve hükme esas kabul etmemişlerdir. 

Buna karşılık, muhaddisler ile diğer fıkhî ekoller, Hanefîlerin bu yaklaşımını 

isabetli bulmamış ve çeşitli yönlerden eleştirmişlerdir. Onlara göre, sika râvîlerden 

gelen haber-i vâhidler, muhtevâları umûmü’l-belvâ kapsamında yer alsa dahi delil 

olarak kabul edilmeli ve amelî hükümlerde göz ardı edilmemelidir. 

Hanefîlerin umûmü’l-belvâ’da vârid olduğu için amel etmedikleri dokuz fıkhî 

meseledeki haberler merkeze alındığında, “Ezanın ikişer ikişer, kametin birer birer 

okunması” ve “Refʿu’l-yedeyn” dışında diğer haberlerle Buhârî’nin de amel 

etmemesi dikkat çekicidir. Bu durum ilk bakışta Hanefîlerle yöntemsel bir 

paralellik izlenimi verse de bunun aslında Buhârî’nin rivayetlerin sıhhatine dair 

şartlarının bir sonucu olduğu söylenebilir. Zira Buhârî, el-Câmiʿu’s-Sahîh adlı 

eserinde haber-i vâhidin hücciyetini konu edindiği “Ahbâru’l-âhâd” başlıklı 

bölümde ve yine “el-İʿtiṣâm bi’l-Kitâb ve’s-Sünne” bölümündeki ilgili bâblarda, 

haber-i vâhid’in amele konu olabilmesi için umûmü’l-belvâ’da vârid olmaması 

gerektiği gibi şart ileri sürdüğü görülmemektedir.  

Buhârî, “Refʿu’l-yedeyn” meselesine özel bir önem atfetmiş, bu konuda “Refʿu’l-

Yedeyn fi’ṣ-Ṣalât” adlı müstakil bir risâle kaleme almış ve Hanefîlerin bu konudaki 

yaklaşımını açık biçimde eleştirmiştir. “Refʿu’l-yedeyn” uygulamasının Hz. 

Peygamber döneminden itibaren her dönemde yaygın bir uygulama olduğunu 



 

52 
 

 

delilleri ile ortaya koyan Buhârî, Hanefîlerin bu konuda kendi prensipleri ile 

çelişkilerine işaret etmiştir. 

 Netice itibariyle genelde hadisçiler özelde Buhârî’nin, metne dönük yönleri olsa da 

büyük oranda senede dayalı olarak sıhhatini tespit ettikleri haberlerle amel ettikleri 

ve Hanefîler gibi söz konusu haberlerin ayrıca umûmü’l-belvâ’da vârid olmaması 

gibi bir şarta itibâr etmedikleri söylenebilir. 

 

 

Kaynakça 

Abdülmecîd, Abdülmecîd Mahmûd. el-İtticâhâtü’l-fıkhiyye ‘inde ashâbi’l-hadîs 

fi’l-karni’s-sâlisi’l-hicrî. Kâhire: Mektebetü’l-Hâncî, 1. Baskı., 1399. 

Aktepe, İshak Emin. “Ebu Hanife Ve Ehl-İ Hadisin Sünnet Anlayışlarındaki Temel 

Farklar”. İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi 19 (115M.S.), 2012. 

Apaydın, H. Yunus. “Haber-i Vâhid”. DİA Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi. 14/355-363. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

1996. 

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm. el-Câmiu’l-Müsnedü’s-

Sahîhu’l-Muhtasar min Umûri Resûlillahi ve Sünenihi ve Eyyâmihî. I-IX 

Cilt. Beyrut: Dâru Tavki’n-Necât, Muhammed b. Zuheyr b. Nâsır  en-Nâsır 

(thk.), 1. Basım, 1422. 

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm. Ref’ü’l-yedeyn fi’s-salat. 

Beyrut: Dar-u İbn Hazm, Bedîuddin Râşidî (hmş.), 1416. 

Çakan, İsmail Lütfi. Müslüman Kimliği. İstanbul: Nesil Yayınları, 2007. 

Çiftçi, Muhammed Hüsnü. Hanefi Mezhebinde Buhari Rivayetlerine ters düşen 

Hükümlerin Tahlili (Namaz Örneği). İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Doktora Tezi, 2014. 



 

53 
 

 

Ebû Dâvûd, Süleymân b. el-Eşʿaŝ es-Sicistânî. Sünenü Ebî Dâvûd. I-VII Cilt. 

Beyrut: Dâru’r-Risâleti’l-âlemiyye, Şuayb Arnaût vd. (thk.), 2009. 

Ertürk, Mustafa. “Haber-i Vâhid”. DİA Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 

14/349-352. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1996. 

Gül, Mutlu. Hanefî Usûlünde Hadis Tenkidi. İstanbul: M.Ü. İlahiyat Fakültesi 

Vakfı Yayınları, 1. Baskı., 2018. 

Halîl, Muhammed Râyik Salih. İ’râdu’l-imam el- Buhârî ani’l-hadîsi’l-asli fi’l-

bâbi fi’l-Câmii’s-sahîh-dirâse te’sîliyye tatbîkıyye-. Ürdün: Dâru’l-fârûk, 1. 

Basım, 2022. 

İbn Battal, Ebü’l-Hasan Ali Halef b. Abdülmelik. Şerhu sahîhi’l-Buhârî. I-X Cilt. 

Riyad: Mektebetü’r-rüşd, Ebû Temim Yasir b. İbrâhim (thk.), 2000. 

İbn Hacer, Ahmed b. Ali el-Askalânî. Fethu’l-bârî Şerhu Sahîh-i’l-Buhârî. I-XIII 

Cilt. Riyad: Mektebetu’l-Melik Fahd el-Vataniyye, Abdülkadir Şeybe el-

Hamd (thk.), 1. Basım, 1421. 

İbnü’s-Salâh, Ebû Amr Takıyyüddîn Osmân b. Salâhuddîn eş-Şehrezûrî. Ulûmü’l-

hadîs (Mukaddime). Dımaşk: Daru’l-Fikr, Nûreddin Itr (thk.), 1406. 

Kârût, Nûr Hasan Abdülhalîm. Fıkhü’l-imâmi’l-Buhârî fi’l-vudû ve’l-gusül 

mukârinen bi-fıkhi eşhuri’l-muhaddîsîne. Mekke: Ümmü’l-Kurâ 

Üniversitesi, Basılmamış Doktora Tezi, 1991. 

Kirmânî, Şemseddin Muhammed b. Yusuf. el-Kevâkibü’d-derârî fî şerhi Sahihi’l-

Buhari. I-XXV Cilt. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 2. Basım, 1401. 

Koçkuzu, Ali Osman. Rivayet İlimlerinde Haber-i Vâhidlerin İtikat ve Teşri 

Yönlerinden Değeri. İstanbul: Ensar Yay., 2. Baskı., 2014. 

Kubeysî, Zekeriyya Şa’ban Haneş el-. el-İ’lâlü’l-işârî fî tebvîbâti’l-Buhârî. Cidde: 

Merkezü’s-Sünne ve’t-türâsi’n-Nebevî, 2019. 

Mâlik b. Enes, Ebû ʿAbdullâh Mâlik b. Enes b. Mâlik el-Medenî (ö.179/796). el-

Muvattaʾ. Beyrut: Dâru İhyâʾit-türâŝi’l-ʿArabî, 1406. 



 

54 
 

 

Mustafa Baktır. “Umûmü’l-belvâ”. DİA Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 

42/155-156. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2012. 

Müslim, Ebü’l-Hüseyn b. el-Haccâc. el-Câmi‘u’s-sahîh. I-V Cilt. Beyrût: Dârü 

İhyâi’t-Türasi’l-Arabî,  Muhammed Fuâd Abdülbâkî (thk.), ty. 

Nesâʾî, Ebû Abdurraḥmân Aḥmed b. Şuʿayb el-Ḫorasânî en-. el-Muctebâ mine’s-

Sünen es-Sünenü’s-Suğrâ. I-IX Cilt. Halep: Mektebetü’l-Maṭbûʿâti’l-

İslâmiyye,  Abdulfettâḥ Ebû Gudde (nşr.), 1406. 

Serahsî, Muhammed b. Ahmed. Usûlü’s-Serahsî. I-II Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, Ebü’l-Vefâ el-Efganî (thk.), 1414. 

Sevgili, Hamit. İmam Buhârî’nin Fıkıh Anlayışı. Diyarbakır: Dicle Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Doktora Tezi, 2015. 

SHAMILOV, Ramis. Hanefi Ekolünde Umûm’ü-l Belvâya Aykırılık Sebebiyle 

Haberi Vahid İle Amel Edilmemesi. Kayseri: Erciyes Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, 2021. 

Tirmizî, Muhammed b. İsâ. Sünenü’t-Tirmizî. I-V Cilt. Kahire: Matbaatü Mustafa 

el-Halebî, Ahmed Muhammed Şakir vd. (thk.), 1975. 

Ünal, İsmail Hakkı. İmam Ebû Hanife’nin Hadis Anlayışı ve Hanefi Mezhebinin 

Hadis Metodu. Ankara: DİB Yayınları, 3. Baskı., 2010. 

Yargı, Mehmet Ali. “Fıkıh Usulcülerine Göre Yaygın Olarak Nakledilmesi 

Gereken Haberler”. İslâm Hukuku Araştırmaları Dergisi 7 (2006), 141-179. 

Zühûr, Muhammed Abduh Muhammed. Fıkhü’l-imâmi’l-Buhârî fî kitâbi’l-

cumu‘ati, el-havfi, el-‘îdeyni, el-vitri min Câmi‘ihi’s-sahîh. Mekke: 

Ümmü’l-Kurâ Üniversitesi, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, 2002. 

	

  



 

55 
 

 

İmam Buhârî’de Siyer Rivayetleri 

 

Mehmet Çakırtaş* 

 

Özet 

Hz. Muhammed’in (s.a.v.) hayatını konu alan siyer ilmi, İslam tarihinin en önemli 

alanlarından biridir. Siyer araştırmalarının temel kaynaklarından biri de hadis 

kitaplarıdır. Allah Resulü’nün hayatına dair bilgi içeren her kaynak aynı zamanda 

siyerin de kaynağı durumundadır. Siyer’in kaynağı sadece siyer kitaplarına inhisar 

ettirilemez. Bu yönüyle Kuran ve Kur’an ilimlerine dair çalışmalar, Hadis ve Hadis 

ilimlerine dair kaynaklar aynı zamanda Siyer’in de kaynağıdır. Bu yönüyle Hadis 

literatürü siyer açısından zengin bir içeriğe sahiptir. Siyer ilminin uzun yıllar hadis 

ilminin bir parçası olarak anılmasında hadis edebiyatının önemli bir payı vardır. 

Siyer ilmi zamanla kendine ait Siyer, Megâzî, Şemail ve Delail gibi alt ilim dallarını 

da oluşturmuştur. Bu ilim dalları çoğu zaman Tarih ilmiyle de kapsam ilişkisine 

sahiptir.  

Bu çalışmada, nitel araştırma yöntemi kullanılarak Sahih-i Buhari’deki siyerle ilgili 

hadisler tematik bir çerçevede tasnif edilmiştir. Bildiride Sahih’de yer alan genel 

olarak tarihe dair rivayetler özelde ise Siyer haberleri konu edilmiş ve siyer alt 

dalları bağlamındaki bilgilerin tasnifi üzerine yoğunlaşılmıştır. Bildirinin konusu, 

bir bütün olarak Buhari’nin Sahih’inde yer verilen tarih ve siyer muhtevasıdır. 

Amaç ise bu muhtevanın konu, kapsam ve mahiyet itibariyle tasnifini ve mümkünse 

bir haritasını çıkarmaktır. Buhari’de siyer ve tarihe dair malumat sadece megâziden 

ibaret değildir. Bunun yanı sıra tabakat, şemail, delail gibi pek çok ilmi disiplinin 

ilgi duyacağı haberlere ulaşmak mümkündür. Bu yönüyle bütün bir hadis 

edebiyatına da model olabilecek bir arayışın denemesi yapılacaktır. Öteden beri 

hadis literatüründen hareketle bir siyer metninin inşasının mümkün olduğuna dair 

 
* Doç. Dr. Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, mehmet.cakirtas@asbu.edu.tr 

mailto:mehmet.cakirtas@asbu.edu.tr


 

56 
 

 

önermelerin varlığı da dikkate alınırsa bu çalışmanın gereği daha iyi anlaşılacaktır. 

Buhari’nin Sahih adlı eseri bu yönleriyle pek çok siyer ve tarih rivayetini 

bünyesinde barındırmaktadır.  

Anahtar kelimeler: İslam Tarihi, Buhârî, Sahîh-i Buhârî, Siyer, Megâzî  

 

 

Sirah Narrations in Imam Al-Bukhari 

 

Mehmet Çakırtaş* 
 

Abstract 

The science of Sirah, which deals with the life of Prophet Muhammad (PBUH), is 

one of the most significant fields in Islamic history. One of the primary sources of 

Sirah studies is hadith collections. Any source containing information about the life 

of the Messenger of Allah also serves as a source for Sirah. Thus, Sirah sources 

cannot be limited to Sirah books alone. In this respect, studies related to the Qur'an 

and Qur'anic sciences, as well as sources on Hadith and Hadith sciences, are also 

valuable sources for Sirah. Consequently, hadith literature possesses a rich content 

in terms of Sira. The fact that Sirah was considered a part of hadith studies for many 

years is largely due to the significance of hadith literature. Over time, Sirah has 

developed its own sub-disciplines, such as Sirah, Maghazi, Shamail, and Dala’il. 

These sub-disciplines often overlap with the field of history. 

In this study, using a qualitative research method, the hadiths related to Sirah in 

Sahih al-Bukhari have been classified thematically. The paper examines historical 

narrations in Sahih, particularly those concerning Sirah, and focuses on 

 
* Assoc. Prof. Dr. Social Sciences University of Ankara, Faculty of Divinity, 
mehmet.cakirtas@asbu.edu.tr 

mailto:mehmet.cakirtas@asbu.edu.tr


 

57 
 

 

categorizing the information within the context of Sirah sub-disciplines. The subject 

of the paper is the overall historical and Sirah-related content included in Bukhari’s 

Sahih. The objective is to classify this content in terms of subject, scope, and nature, 

and if possible, to create a map of it. The information in Bukhari regarding Sirha 

and history is not limited to Maghazi (military expeditions). In addition, one can 

find reports relevant to various scholarly disciplines, such as biographical 

classifications (Tabaqat), descriptions of the Prophet’s attributes (Shamail), and 

evidences of prophethood (Dala’il). In this sense, an attempt is made to explore a 

methodological approach that could serve as a model for the entire hadith literature. 

Considering the long-standing proposition that a Sirah text can be constructed based 

on hadith literature, the necessity of this study becomes even more apparent. 

Bukhari’s Sahih, in this respect, encompasses many narrations related to both Sirah 

and history. 

Keywords: Islamic History, al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, Sirah, Maghazi 

 

 

Giriş 

Siyer ilmi, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) hayatını merkeze alan ve İslam tarih 

yazımının en köklü disiplinlerinden biri olarak kabul edilen bir alandır. Bu ilim dalı, 

yalnızca biyografik bir anlatım sunmanın ötesine geçerek, İslam’ın doğuşu, yayılışı, 

ilk dönem toplum yapısı ve bu süreçte yaşanan dini, sosyal ve siyasal dönüşümleri 

anlamada temel bir kaynak işlevi görür. Siyer, Hz. Peygamber’in (s.a.v.) sözlerini, 

fiillerini, onayladığı davranışları ve çevresindeki gelişmeleri sistematik bir 

yaklaşımla ele alır. Bu yönüyle İslam tarihi, hadis, tefsir, fıkıh ve tabakât gibi diğer 

İslami ilimlerle de derinlemesine etkileşim içerisindedir. Hadis literatürü bu 

etkileşimin en belirgin biçimde görüldüğü alandır; zira hadis kitapları, siyerin yapı 

taşlarını oluşturan olayları hem doğrudan hem de dolaylı biçimde kaydetmişlerdir. 

Örneğin bir rivayet Hz. Peygamber’in Bedir Savaşı’ndaki askeri stratejisini 

aktarırken, bir başkası onun sade yaşantısını veya yüksek ahlaki meziyetlerini 



 

58 
 

 

sergileyebilir. Bu durum, hadislerin yalnızca bir dinî bilgi kaynağı değil, aynı 

zamanda tarihsel bağlamların da anahtarı olduğunu ortaya koymaktadır. 

Siyer ilminin kaynakları yalnızca klasik siyer metinleriyle sınırlı değildir. İbn 

İshak’ın (ö.151/768) Siretü İbn İshak’ı, Vâkıdî’nin (ö. 207/823) Kitâbu’l-Megâzî’si 

ve İbn Hişâm’ın (ö. 218/833) es-Sîretü’n-Nebeviyye’si gibi temel metinler bu 

literatürün merkezinde yer alsa da Kur’an-ı Kerim, hadis külliyatı, tefsirler, fıkıh 

kaynakları ve tabakât kitapları da siyerin bilgi evrenini oluşturur. Kur’an, Hz. 

Peygamber’in (s.a.v.) hayatına dolaylı göndermeler içerir. Örneğin Bedir Savaşı’nı 

konu edinen ayetlerde1  ilahi yardımın müjdelenmesi, Hudeybiye Antlaşması’na 

dair Fetih Suresi’ndeki ifadeler2 zaferin manevi bir tasdiki mahiyetindedir. Hadis 

literatürü ise bu ayetlerdeki özet anlatımları detaylandırarak tarihsel olayları somut 

hale getirir ve bu yönüyle siyer ilmine özgün bir katkı sunar. 

Bu bağlamda İmam Buhârî’nin (ö. 256/870) el-Câmiʿu’s-Sahîh adlı eseri, sadece 

hadis ilmi açısından değil, siyer araştırmaları bakımından da vazgeçilmez bir 

kaynak konumundadır. Buhârî’nin bu eseri yaklaşık 600.000 hadis içinden titizlikle 

seçilmiş 7.275 rivayeti ihtiva eder3 ve ravilerin adalet, zabt, senedin muttasıllığı ve 

metnin şâz olmaması gibi son derece sıkı kriterlere dayanır. Buhârî, Hz. 

Peygamber’in (s.a.v.) hayatına dair çok çeşitli başlıklar altında bilgiler sunar. 

Kitâbu’l-Megâzî bölümü, savaş ve seferleri detaylandırırken Menâkıb bölümü onun 

fiziksel ve ahlaki özelliklerini anlatır. Örneğin Buhârî’nin Megâzî kitabında geçen 

Bedir Savaşı rivayetleri4 savaşın seyrine, ilahi yardım beklentisine ve sahabenin 

fedakarlığına ışık tutarken Menâkıb bölümündeki bir rivayet5 Hz. Peygamber’in 

(s.a.v.) fiziksel özelliklerine dair tasvirleri içerir. 

 
1 Âl-i İmrân, 3/123–125. 
2 Fetih, 48/1–29. 
3 Mehmed Sofuoğlu, Sahihi Buhârî ve Tercemesi, (İstanbul: Ötüken Yayınları, 1987), 98-102 
4 Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmail. el-Câmiʿu’s-Saḥîh, (İstanbul: Çağrı Yayınları, 1992), 
Megâzî, 2-13. 
5 Buhârî, Menâkıb, 23. 



 

59 
 

 

Hadis ve siyer arasındaki tarihsel ilişki dikkat çekicidir. İlk dönemlerde siyer, hadis 

ilminin bir parçası olarak kabul edilmiş;6 siyerle ilgili rivayetler doğrudan hadis 

bağlamında sunulmuştur. Zamanla siyer ilmi, müstakil bir alan haline gelmiş; 

Megâzî, Şemâil, Delâil ve Tabakat gibi alt dallara ayrılmıştır. Bu dalların her biri, 

Hz. Peygamber’in (s.a.v.) hayatının farklı boyutlarını incelemek üzere 

şekillendirilmiştir. Megâzî, askeri ve siyasi mücadeleleri; Şemâil, fiziki ve ahlaki 

nitelikleri; Delâil, peygamberlik alametlerini ve mucizeleri; Tabakat ise sahabe ve 

tâbiîn kuşağının katkılarını ele alır. Bu alt dalların tamamı, siyerin disiplinler arası 

yapısını güçlendiren öğeler olmuştur. 

Elinizdeki bu çalışma, Sahih-i Buhârî’deki siyer içerikli rivayetlerin tematik 

sınıflandırması ve tahlilini hedeflemektedir. Nitel araştırma yöntemiyle yürütülen 

bu analiz, rivayetlerin içerik ve bağlam itibariyle nasıl yapılandığını inceleyecek, 

hadislerin sadece Megâzî başlığı altında değil, Edeb, Bed’ü’l-Vahy, Delâilü’n-

Nübüvve gibi başka bölümlerde de siyerle doğrudan ilişkili veriler sunduğunu 

ortaya koyacaktır. Örneğin Edeb kitabında geçen bir rivayet7 Hz. Peygamber’in 

(s.a.v.) günlük hayatındaki mütevazı davranışlarını aktarırken, Kitâbu's-Salât 

bölümündeki başka bir rivayet8 İsrâ ve Mirac gibi olağanüstü hadiseleri sahih 

senetlerle kaydetmektedir. Bu çeşitlilik, Sahih-i Buhârî’nin yalnızca bir hadis 

mecmuası değil, aynı zamanda çok yönlü bir siyer kaynağı olduğunu ortaya 

koymaktadır. 

1. İmam Buhârî’nin Siyer Tasavvuru ve Metodolojisi 

İmam Buhârî (ö. 256/870), hadis ilminin klasikleşmiş metodolojisini 

kurumsallaştıran en mühim şahsiyetlerden biri olmakla birlikte, aynı zamanda 

sistematik ve metodik tarih anlayışının da öncülerindendir. Onun el-Câmiʿu’s-

Sahîh adlı eseri, sadece hadis ilminin değil, aynı zamanda siyer yazıcılığının da 

epistemolojik çerçevesini etkileyen temel kaynaklardan biri hâline gelmiştir. 

 
6 Muhammed b. Abdurrahman Sehâvî, el-İ’lân bi’t-Tevbîh li-men Zemme’t-Târîh,  
Beyrut 1983, s. 44. 
7 Buhârî, Edeb, 39. 
8 Buhârî, Salât, 1. 



 

60 
 

 

Buhârî’nin siyer tasavvuru, klasik siyer müelliflerinden farklı olarak, hadisleri 

tarihsel bir kronolojiye veya biyografik bütünlüğe göre değil, tematik ve ahlâkî 

vurgulara göre düzenlemesiyle öne çıkmaktadır. Onun amacı tarih yazmaktan çok, 

sünneti belgelemek olmuştur. Ancak bu süreçte tarihî verileri hadis disiplini 

içerisinde yeniden yapılandırmış, dolayısıyla siyerin güvenilirliğini artırmıştır. 

İmam Buhârî, el-Câmiʿu’s-Sahîh adlı eserini oluştururken son derece titiz ve seçici 

bir hadis metodolojisi benimsemiştir. Bu yöntemde öncelikle hadis râvilerinin 

güvenilirliği (adl) ve rivayet yetkinliği (zabt) aranmış; ardından sened zincirinin 

kesintisiz (muttasıl) olması ve hadisin metninin İslam’ın genel ilkelerine uygunluğu 

esas alınmıştır. Ayrıca bir hadisin sahih kabul edilmesi için, rivayetler arasında 

çelişki bulunmaması ve her halkası güvenilir râvilerden oluşan sağlam bir isnad 

yapısına sahip olması şart koşulmuştur. Buhârî, bu ölçütlere uymayan yüz binlerce 

hadisi reddetmiş,9  sadece kendi ilmî standartlarını karşılayanları eserine dâhil 

etmiştir. Buhârî, bu katı hadis metodolojisini siyer rivayetlerine de aynı titizlikle 

uygulamıştır. Klasik siyer kitaplarında tarihsel olaylar çoğunlukla kronolojik bir 

bütünlük içinde sunulurken, kaynaklar genellikle isnad sistemine bağlılık 

göstermez.10  Buna karşın Buhârî, Hz. Peygamber’in hayatına dair rivayetleri de 

sened yapısına göre değerlendirmiş ve bu rivayetleri sadece tarihî bilgi olarak değil, 

aynı zamanda itikadî ve fıkhî yönleri olan güvenilir metinler olarak ele almıştır. 

Siyerle ilgili hadislerde de cerh ve ta‘dîl ilkelerini uygulamış;11 böylece siyerin 

sadece hikâye yönünü değil, ilmî değerini de güçlendirmiştir.  

İmam Buhârî, siyer rivayetlerini müstakil bir “siyer” bölümü altında toplamamıştır. 

Bunun yerine, Peygamber Efendimiz’in (s.a.v.) hayatına dair olayları farklı 

başlıklar altında dağınık şekilde sunmuş; konulara göre tasnif ettiği bablarda bu 

rivayetlere yer vermiştir. Aynı şekilde siyer konularını da tek bir kitap veya babda 

 
9 M. Yaşar Kandemir, “el-Câmı̇u’s-Sahîh”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 
1993), VII/116; Veysel Özdemir, “Buhârî’nin Meğâzî Rivâyetlerinde Tesâhülünün Olup Olmadığı 
ile İlgili Değerlendirmeler”, EKEV Akademi Dergisi XVIII/58 (2014), 445-446. 
10 Osman Bilgen, “Buhârî’nı̇n Sı̇yer ve Meğâzî Rı̇vâyetlerı̇ne Yaklaşımı”, Sakarya Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi 16/30 (2014), 6. 
11 Ahmet Önkal, “Bı̇r Sı̇yer Kaynağı Olarak Buhârî: Kı̇tâbü’l Meğâzî Örneğı̇”, Orta Doğu 
Araştırmaları Dergisi XI/1-2 (2016), 73-80. 



 

61 
 

 

toplamamış, yeri geldikçe değişik yerlerde vermeyi uygun görmüştür. Örneğin 

Bedir Gazvesi ile ilgili tüm haberleri doğrudan "Gazvetü Bedr" başlığı altında bir 

araya getirmemiş; humus,12 cenâiz,13 el-cihad ve’s-siyer,14  tefsir15 ve megâzî16 gibi 

kitaplar içerinde dağınık bir şekilde vermiştir.17 Aynı şekilde Hz. Peygamber’in 

çocukluk dönemine dair rivayetler farklı bölümlerde yer almıştır. Bu yöntem, onun 

siyer anlayışında tematik bir yaklaşımı benimsediğini, dolayısıyla rivayetleri 

ahlâkî, ilmî ve amelî dersler çerçevesinde sunarak, pedagojik ve dinî gayeyle 

hareket ettiğini göstermektedir. 

İmam Buhârî’nin siyer tasavvurunda, Hz. Peygamber’in hayatı salt tarihsel bir 

anlatının konusu değil, aynı zamanda ahlâkî, fıkhî ve siyasî ilkelerin kaynağıdır. Bu 

sebeple onun eserinde Uhud Savaşı, Hendek Gazvesi veya Hudeybiye Antlaşması 

gibi tarihî olaylar aktarılırken, olayın ibret yönü veya ahkâm boyutu öne 

çıkarılmıştır. Örneğin, Hudeybiye ile ilgili rivayetlerde barış ve anlaşma hukukuna 

dair hükümler, sabır ve tevekkül gibi ahlâkî temalar işlenmektedir. Aynı şekilde, 

Mekke’nin fethine dair rivayetler sadece siyasî bir zafer anlatısı değil, affedicilik, 

kamu düzeni ve yönetim ilkeleriyle ilişkilendirilerek sunulmuştur. 

Buhârî’nin siyer rivayetlerinde dikkat çeken başka bir özellik, olayları dramatize 

etmekten özenle kaçınmasıdır. Mesela, bazı siyer kaynaklarında Hz. Peygamber’in 

çocukluğu veya vahiy anları oldukça duygusal ve betimleyici bir dille sunulurken, 

Buhârî bu tür anlatılardan uzak durmuştur. Bunun yerine kısa, öz ve senedi sağlam 

rivayetleri tercih eder.18 Bu yaklaşım, onun siyer anlayışında sübjektif duygusal 

yaklaşımlara değil, objektif ve sahih bilgiye öncelik verdiğini göstermektedir. 

İmam Buhârî, siyerle doğrudan alakalı rivayetleri Bed’u’l-vahy, Meğâzî, Cihâd 

ve’s-Siyer, Fadâili ashâbi’n-Nebî, Menâkıb, ve Tefsîr gibi bölümlerde genel olarak 

 
12 Buhârî, Humus, 18. 
13 Buhârî, Cenâiz, 86. 
14 Buhârî, Cihad ve’s-Siyer, 89. 
15 Buhârî, Tefsir, 18-19. 
16 Buhârî, Megâzî, 2-13. 
17 Bilgen, “Buhârî’nı̇n Sı̇yer ve Meğâzî Rı̇vâyetlerı̇ne Yaklaşımı”. 
18 Buhârî, Vahy, 2-3. 



 

62 
 

 

tarihsel sıralamayla sunsa da bazı konularda siyer kitaplarının verdiği kronolojiye 

uymayıp kendine göre sahih kabul ettiği bir sıralamaya göre tertip etmiştir.19 

Olaylar, vuku buldukları kronolojik sıraya göre değil, taşıdıkları ilmî veya fıkhî 

önceliğe göre yerleştirilmiştir. Örneğin Beni Nadir olayının tarihini ve olayla ilgili 

hadisleri Bedir savaşından sonra vermektedir.20 Oysa siyer kitaplarında olayın Uhud 

savaşından sonra vuku bulduğu belirtilmekte ve aktarımlar buna göre 

yapılmaktadır.21 Bu yönüyle Sahîh-i Buhârî, klasik anlamda bir tarih kitabı 

olmaktan ziyade bir ahkam ve ahlâk kitabı görüntüsü vermektedir. Buhârî’nin bu 

metodolojisi, onun tarihsel olaylara yaklaşımda belli bir düşünce sistematiğine 

sahip olduğunu22  ve tarihi bilgileri öğretici ve amelî sonuçlar doğuracak şekilde 

inşa ettiğini göstermektedir. 

İmam Buhârî’nin siyer rivayetlerini seçme ve kullanma biçimi, onun sünnet 

anlayışıyla doğrudan ilişkilidir. Sünnet, onun nezdinde sadece bir uygulama değil, 

aynı zamanda bir yöntem ve hayat biçimidir. Siyer rivayetlerini derlerken, 

Peygamber’in davranışlarının sonraki nesiller için örnek alınabilecek yönlerine 

vurgu yapmıştır. Nitekim siyerle ilgili birçok hadisi Kitâbü’l-Cihâd, Kitâbü’l-

Menâkıb veya Kitâbü’t-Tefsîr gibi başlıklar altında işlemekte, böylece Hz. 

Peygamber’in davranışlarının sünnet bağlamında nasıl okunması gerektiğini 

göstermektedir. 

Buhârî’nin siyer tasavvurunda Hz. Peygamber’in şahsiyeti, sadece bireysel bir 

örneklik değil, aynı zamanda toplumun inşasında temel rol oynayan bir modeldir. 

Onun hadis seçiminde bu perspektif açıkça görülür. Sahâbelerin davranışları, 

devletle ilişkileri, cihad anlayışları, infak ve merhamet gibi ahlâkî meziyetler hep 

bu örnekliğin bir parçası olarak sunulmuştur. Bu, onun siyer anlayışını salt bir 

 
19 Bilgen, “Buhârî’nı̇n Sı̇yer ve Meğâzî Rı̇vâyetlerı̇ne Yaklaşımı”, 9; Üzeyir Durmuş, “Siyerin 
Hadislerle İnşâsı Meselesi (Buhârî ve Müslim Örneği)”, Karadeniz Teknik Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi = Journal of the Faculty of Divinity III/1 (2016), 96. 
20 Buhârî, Megâzî, 14. 
21 Ebû Muhammed Cemâlüddîn Abdülmelik İbn Hişâm, es-Sîretü’n-Nebeviyye, (Beyrut: Daru’l-
Hayr, 1992), 151. Ebû Abdillâh Muhammed İbn Sa’d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ (Beyrut: Dâru Sad, trz.), 
I/363. 
22 Bilgen, “Buhârî’nı̇n Sı̇yer ve Meğâzî Rı̇vâyetlerı̇ne Yaklaşımı”, 9. 



 

63 
 

 

anlatım değil, normatif bir sistem kurma çabası olarak okumayı mümkün 

kılmaktadır. 

2. Buhârî’nin Sahîh’inde Siyer Rivayetleri 

İmam el-Buhârî’nin el-Câmiʿu’s-Sahîh adlı eseri, yalnızca hadis alanında değil, 

siyer ilmi açısından da temel kaynaklardan biri olarak dikkat çekmektedir. Zira 

dolaylı da olsa hadislerde yer alan her bir rivayet, özünde Hz. Peygamber’in (s.a.v.) 

şahsiyetine, söz ve fiillerine, yaşadığı olaylara, dolayısıyla da siyer ilmine dair bir 

boyut taşımaktadır. Bu perspektiften bakıldığında, Sahîh-i Buhârî’nin baştan sona 

kadar doğrudan veya dolaylı biçimde siyerle ilgili pek çok bilgi içerdiği rahatlıkla 

ifade edilebilir.23 

Bu düşünce, müellifin eserine verdiği el-Câmiʿu’s-sahîhu’l-müsnedü’l-muhtasaru 

min umûri Rasûlillâh sallallâhu aleyhi ve sellem ve sünenihi ve eyyâmihi isimle de 

teyit edilmektedir. Zira bu isimlendirme, İmam Buhârî’nin yalnızca Hz. 

Peygamber’in söz ve fiillerini değil, onun hayatındaki olayları, uygulamalarını ve 

tarihsel süreçteki günlerini de sahih sened zinciriyle birlikte tespit etmeyi 

hedeflediğini göstermektedir.24 

Nitekim Buhârî, el-Câmiʿu’s-Sahîh’te iman, ahkâm ve ahlâk konularının yanı sıra 

siyer malzemesi olarak nitelendirilebilecek pek çok rivayete de yer vermiştir. Bu 

rivayetler, Hz. Peygamber’in doğumundan vefatına kadar hayatının farklı 

dönemlerini konu almakta; hicret, gazveler, Medine toplumu, Hudeybiye 

Antlaşması, Mekke’nin fethi ve Veda Haccı gibi tarihî hadiseleri sistemli ve 

disiplinli bir hadis metodolojisi çerçevesinde ele almaktadır. Dolayısıyla 

Buhârî’nin bu eseri, hadis ve siyer ilimlerinin kesişim noktasında yer alan ve her 

iki alanı besleyen nadir kaynaklardan biri olma özelliğini taşımaktadır. 

 
23 Önkal, “Bı̇r Sı̇yer Kaynağı Olarak Buhârî: Kı̇tâbü’l Meğâzî Örneğı̇”, 74. 
24 Kandemir, “el-Câmı̇u’s-Sahîh”, 7/114; Bilgen, “Buhârî’nı̇n Sı̇yer ve Meğâzî Rı̇vâyetlerı̇ne 
Yaklaşımı”, 7.  



 

64 
 

 

2.1. Sahîh-i Buhârî’de Doğrudan Siyerle İlgili Kitâblar ve Rivayetlerin 

Yoğunlaştığı Bölümler 

İmam el-Buhârî’nin el-Câmiʿu’s-Sahîh’i, siyerle doğrudan ilişkili rivayetleri 

sistematik biçimde ele aldığı en erken hadis mecmualarından biri olmakla birlikte, 

bu rivayetleri sadece bir bölümde toplamamış; eserin tamamına yayılmış şekilde 

sunmuştur. Bununla birlikte, Buhârî’nin eserinde doğrudan siyer konularını ihtiva 

eden ve bu alana özgü bilgileri bir araya getiren müstakil kitâblar da yer almaktadır. 

Eserin yapısal dizilişi incelendiğinde, siyer rivayetlerinin yalnızca münferit olarak 

serpiştirilmediği, aksine belli bölümlerde temerküz ettiği açıkça görülmektedir. 

Sahîh’in 97 kitâbdan oluşan yapısı içerisinde, ilk bölüm Kitâbu Bedʾi’l-Vahy ile son 

bölüm olan Kitâbu’t-Tevhid arasındaki neredeyse tüm bölümlerde siyerle alakalı 

rivayetler yer almakla birlikte, Sahih’te yer aldığı sıraya göre 29. sıradaki Kitâbu 

Fedâʾili’l-Medîne, 56. sıradaki Kitâbu’l-Cihâd ve’s-Siyer, 61. sıradaki Kitâbu’l-

Menâkıb, 62. sıradaki Kitâbu Fedâʾili’s-Sahâbe, 63. sıradaki Kitâbu Menâkıbi’l-

Ensâr, 64. sıradaki  Kitâbu’l-Meğâzî ve 88. sıradaki Kitâbu’l-Muhâribîn min Ehli’l-

Küfr başlıklı kitaplar siyer konularının yoğun olduğu bölümlerdir. Bu kitâbların her 

biri, Hz. Peygamber’in (s.a.v.) hayatını konu alan olayları, gazveleri, ashabının 

faziletlerini ve Mekke ve Medine dönemindeki sosyal-siyasi gelişmeleri konu 

edinen rivayetler içermektedir.25 

Siyer bilgileri açısından bu bölümler arasında en kapsamlı ve merkezi olanı 

Kitâbu’l-Meğâzî’dir. Bu bölümde, Hz. Peygamber’in hayatındaki askerî seferler, 

barış antlaşmaları, iç ve dış siyasi hadiseler ayrıntılı biçimde hadisler eşliğinde 

işlenmiştir. Bununla birlikte, siyerle ilgili rivayetler yalnızca bu özel bölümlerle 

sınırlı değildir. Eserin farklı bölümlerinde de doğrudan veya dolaylı biçimde siyerle 

ilişkili çok sayıda rivayet bulunmaktadır. Özellikle ahkâm, ahlâk, dua, fiten, edeb, 

merda ve tıb gibi tematik başlıklar altında yer alan bazı hadislerin içerikleri siyer 

bağlamında değerlendirmeye açıktır. 

 
25 Önkal, “Bı̇r Sı̇yer Kaynağı Olarak Buhârî: Kı̇tâbü’l meğâzî Örneğı̇”, 75. 



 

65 
 

 

Mükerrer rivayetlerle birlikte Sahîh-i Buhârî’de yer alan toplam 7275 hadis dikkate 

alındığında,26 yaklaşık 1000 kadar rivayetin doğrudan siyerle ilgili bölümlerde 

toplandığı görülmektedir. Bu durum, eserin önemli bir kısmının siyer malzemesiyle 

doğrudan ilişkili olduğunu ortaya koymakta; Buhârî’nin Resûlullah’ın (s.a.v.) 

tarihsel hayat seyrini sahih hadisler üzerinden aktarma konusundaki dikkatini ve 

metodolojik tercihini açıkça göstermektedir. 

2.2. Kitâbu Fedâʾili’l-Medîne ve Kitâbu’l-Cihâd ve’s-Siyer 

Sahih-i Buhârî’de yer alan Kitâbu Fedâʾili’l-Medîne ve Kitâbu’l-Cihâd ve’s-Siyer, 

siyerle doğrudan ilişkili çok sayıda rivayeti ihtiva eden önemli bölümler 

arasındadır. Buhârî’nin eserindeki bu kısımlar, Hz. Peygamber’in (s.a.v.) hayatına 

dair biyografik bilgilerin yanı sıra, İslâm’ın ilk dönem askerî ve toplumsal 

tecrübelerine dair malzemelerin de izini sürme imkânı vermektedir. Her iki 

bölümde de Hz. Peygamber’in (s.a.v.) Medine dönemi ve savaşlarla ilgili 

faaliyetleri fazîlet, ahlâk ve fıkhî hükümler çerçevesinde işlenmiştir. 

Kitâbu Fedâʾili’l-Medîne, Hz. Peygamber’in Medine’ye olan muhabbetini, bu 

şehirde yaşayanlara yaptığı duaları ve Medine’de yaşamanın faziletlerini konu alan 

rivayetlerle başlar. Bu çerçevede Mescid-i Nebevî’nin inşasına, şehrin havasına, 

bereketine ve Medine halkının imanıyla özdeşleşen özelliklerine dair hadisler 

aktarılmıştır. Bunun yanı sıra, Uhud Savaşı ve Tebük Seferi gibi önemli siyer 

hadiselerine de doğrudan veya dolaylı biçimde işaret eden rivayetlere yer 

verilmiştir.27 

Siyerin askerî yönüyle irtibatlı rivayetlerin yer aldığı Kitâbu’l-Cihâd ve’s-Siyer 

bölümü ise cihadın önemi, mücahitlerin fazileti, Hz. Peygamber’in katıldığı 

savaşlar ve gönderdiği seriyyeler başta olmak üzere birçok konuya dair hadisleri 

ihtiva etmektedir. Mekke’de döneminde Hz. Peygamber Kabe’de namaz kılarken 

üzerine deve organlarının atılması ve bunun üzerine onları Allah’a havale etmesi 

ve bu işe karışanların Bedirde öldürülmeleriyle ilgili rivayetler, Bi’r-i Maûne’de 

 
26 Kandemir, “el-Câmı̇u’s-Sahîh”, 7/114. 
27 Buhârî, Meğâzî, 56. 



 

66 
 

 

şehit edilen yetmiş sahabeye dair rivayetler, Ebu Süfyan’ın Herakleios ile yaptığı 

mülakat, Bedir savaşı ile ilgili ayrıntılar, Uhud Savaşı’nda Hz. Peygamber’in 

miğferinin delinmesi, dişinin kırılması ve aldığı yaralar, Hendek savaşı ve 

Medine’nin etrafına hendek kazılması, Hendek Savaşı sonrasında Benî Kureyza 

üzerine yapılan sefer, Hayber’in fethi sırasında Hz. Ali’nin gösterdiği 

kahramanlıklar gibi tarihî olaylara dair rivayetler de bu bölümde kaydedilmiştir. 

Savaşlarda şehit düşen sahabenin durumu, Huneyn savaşı ve Huneyn ganimetleri 

gibi somut detaylar bu bölümde siyerle ilgili yer bulan önemli rivayetlerdir.28  

Özellikle Mute Savaşı’na dair Hz. Peygamber’in sırasıyla komutan tayin etmesi, 

Ümmü Harâm’ın deniz seferine katılmak üzere yaptığı dua ve bu seferde şehit 

olacağının müjdelenmesi gibi hadisler, Sahih’te yer alan dönemin dinî coşkusunu 

ve savaş motivasyonunu yansıtan rivayetlere örneklerdir. Ayrıca savaş sırasında ve 

sonrasında sergilediği stratejiler, seriyyeler esnasında yaşanan gelişmeler ve 

Müslümanların karşılaştıkları zorluklar birçok değişik rivayet aracılığıyla 

aktarılmıştır. Hz. Peygamber’in savaş öncesinde eşlerinden birini kura ile 

belirleyerek sefere götürmesi, savaşın fiilen başlamasından önce düşmana İslâm’a 

davet yapılması, kadın ve çocuklara dokunulmaması gibi temel harp ilkeleri ve 

savaş sonrası ganimetlerin ve esirlerin nasıl değerlendirileceğine dair hadisler hem 

savaş adabının hem de İslamî siyaset anlayışının ilk uygulamalarını ortaya koyan 

rivayetler olarak Sahih’in bu bölümünde yer almıştır.29 

Bu rivayetler, Kitâbu’l-Cihâd ve’s-Siyer bölümünde kronolojik bir dizinle değil, 

çoğunlukla konu başlıklarıyla yani bab’larla ilişkilendirilerek düzenlenmiştir. 

Örneğin Kabe’de Hz. Peygamberin üzerine sakatat atılması olayı kitabın başlarında 

değil ortalarında 97. babda geçmekte, buna karşılık Mute savaşındaki sıralı 

komutan görevlendirilmesi ile ilgili rivayet, Kitabın başlarında 6. babda 

verilmiştir.30 Bununla birlikte bazı rivayetlerin aynı kitapta birden fazla yerde 

geçtiği görülmektedir. Örneğin, Ümmü Harâm’ın Hz. Peygamber’den cihâda 

 
28 Buhârî, Meğâzî, 56. 
29 Buhârî, Meğâzî, 56. 
30 Buhârî, Meğâzî, 56. 



 

67 
 

 

katılmak için dua istemesine dair rivayet, farklı bab başlıklarında üç kez 

tekrarlanmış; Uhud Savaşı sırasında Hz. Aişe ile Ümmü Süleym’in gösterdikleri 

yararlılıklar da farklı konular bağlamında birkaç kez zikredilmiştir.31 Rivayetlerin 

bu şekilde yerleştirilmesi, onların siyerin değişik yönleriyle olan ilişkisini 

vurgulamakla birlikte, aynı zamanda İmam Buhârî’nin tematik yaklaşımının da bir 

yansımasıdır.   

2. 3. Kitâbu’l-Menâkıb 

Sahih-i Buhârî’deki Menâkıb bölümü, Hz. Peygamber’in (s.a.v.) soyu, şahsiyeti ve 

mucizeleri gibi birçok yönünü tematik bir bütünlük içerisinde ele alan önemli 

bölümlerden biridir. Bölümün ilk bâblarında Hz. Peygamber’in nesebine dair 

rivayetlere yer verilmiş; onun soy kütüğünün Mudar kabilesine ve oradan da 

Kureyş’e ulaştığına dikkat çekilmiştir. Bu bağlamda, Kureyş kabilesinin İslâm 

toplumundaki üstün konumu ve imametin Kureyş’e ait olduğu yönündeki rivayetler 

aktarılmış; özellikle Kur’ân-ı Kerîm’in çoğaltılması sürecinde yaşanan lehçe 

farklılıkları karşısında Hz. Osman’ın, Kureyş lehçesinin esas alınmasına yönelik 

talimatı da bu çerçevede değerlendirilmiştir.32 

Bölümde ayrıca Hz. Peygamber’in bazı kabilelere dua ettiğine dair haberler yer 

almakta, onun peygamberlerin sonuncusu olduğu ve nübüvvet mührüne sahip 

bulunduğu rivayetlerle desteklenmektedir. Yine bu bağlamda, Hz. Peygamber’in 63 

yaşında vefat ettiği yönündeki sahih rivayetlerle33 biyografik süreklilik 

sağlanmıştır. 

Bölümün ilerleyen kısımlarında ise Hz. Peygamber’in üstün vasıfları ve şahsî 

özelliklerine dair şemâil rivayetlerine yer verilmiştir. Bu rivayetlerde onun boyu, 

ten rengi, saçının rengi ve şekli gibi fiziksel özellikleri ayrıntılı bir biçimde tasvir 

edilmiştir. Ardından, onun hayâsı, mizacı, cömertliği ve genel ahlâkî tutumuna dair 

rivayetlerle ahlâkî yönü vurgulanmıştır.34 

 
31 Buhârî, Meğâzî, 56. 
32 Buhârî, Menâkıb, 61. 
33 Buhârî, Menâkıb, 61. 
34 Buhârî, Menâkıb, 61. 



 

68 
 

 

Son olarak, peygamberlik alâmetleri başlığı altında çeşitli mucizelere yer 

verilmiştir. Bunlar arasında su ve yiyeceklerle ilgili mucizeler, kıyametin ne zaman 

kopacağına dair geleceğe yönelik haberler ile Medineli sahâbîlerin ısrarlı talepleri 

üzerine gerçekleştiği belirtilen ayın ikiye yarılması mucizesine dair rivayetler 

dikkat çekmektedir. Bu şekilde Menâkıb bölümü, Hz. Peygamber’in hem tarihsel 

hem de insanî yönlerini bir bütün hâlinde ortaya koyarak tamamlanmaktadır.35  

2.4. Fedâilü’l-Ashâb ve Menâkıbü’l-Ensâr 

Sahih-i Buhârî’deki Fedâilü’l-Ashâb ve Menâkıbü’l-Ensâr bölümleri, Hz. 

Peygamber’in (s.a.v.) çevresindeki sahâbîlerin faziletlerini ve İslâm toplumundaki 

yerleriyle ilgili siyer ve siyerle alakalı ilk dönem bilgileri ihtiva eden rivayetleri 

konu edinmiştir. Bu bölümler hem bireysel biyografileri hem de sahâbenin İslâm’ın 

ilk yıllarındaki dönüşümlere katkılarını ele alması bakımından siyer ve hadis 

ilimlerinin kesişim noktasında yer alır. Fedâilü’l-Ashâb bölümünde öncelikle Hz. 

Ebû Bekir, Hz. Ömer, Hz. Osman ve Hz. Ali gibi Raşid Halifelerin faziletleri, 

onlara dair menkıbeler ve peygamberden gelen övgü dolu rivayetler sunulmakta; 

ardından diğer önde gelen —Zeyd b. Hârise, Üsâme b. Zeyd, Bilâl-i Habeşî, İbn 

Abbas, Hâlid b. Velîd, Muâviye b. Ebî Süfyân, Hz. Fâtıma ve Hz. Âişe gibi— 

sahâbîlerin konu edildiği rivayetlere yer verilmiştir. 36 

Menâkıbü’l-Ensâr kısmı ise Medineli Müslümanlar olan Ensâr’ın, Hz. Peygamber’i 

(s.a.v.) ve muhacirleri Medine’de kabul etmeleri, İslam toplumunun inşasına 

yaptıkları katkılar, onların sadakati ve fedakârlıklarıyla ilgili rivayetleri 

içirmektedir. Bu rivayetler, aynı zamanda Hz. Peygamber’in Ensâr’a yönelik 

övgülerini, dualarını ve onların bireysel faziletlerini de kapsamaktadır.37 

Menâkıbü’l-Ensâr bölümünde ise Hz. Peygamber’in (s.a.v.) hicretinden sonra 

Medine’de İslâm toplumunun inşasında kritik rol oynayan Ensâr sahâbîlerinin 

fazilet ve menkıbelerini konu edinen rivayetler yer almaktadır. Bu rivayetler 

 
35 Buhârî, Menâkıb, 61. 
36 Buhârî, Fedâilü’l-Ashâb, 62. 
37 Buhârî, Fedâilü’l-Ashâb, 62. 



 

69 
 

 

Ensâr'ın iman, sadakat, misafirperverlik ve fedakârlık gibi yönlerini kapsamakta; 

Resûlullah’ın (s.a.v.) Ensâr hakkındaki övgüleri, duaları ve onlara dair beyanları 

vasıtasıyla bu grubun İslâm tarihinde ne denli müstesna bir yere sahip olduğuyla 

ilgili bilgiler içermektedir.38   

Ensâr’ı sevmeyi imanın bir parçası olarak tanımlayan hadislerle birlikte, Ensâr'ın 

evleri, toplumsal tavırları ve Hz. Peygamber’e olan bağlılıkları da 

örneklendirilmiştir. Onlara tabi olanlar, Ensâr’dan önde gelen sahâbîler (Sa’d b. 

Muâz, Ubâde b. Sâmit, Muâz b. Cebel, Übey b. Ka’b, Zeyd b. Sâbit, Ebû Talha, 

Abdullah b. Selâm gibi isimler) ve onların bireysel faziletleri ayrıntılı rivayetlerle 

ele alınmıştır. Ayrıca bu bölümde, Hz. Hatice ile evlilik, Kâbe’nin yeniden inşası, 

cahiliye dönemi, risâletin başlangıcı, müşriklerin baskıları ve ilk Müslümanların 

iman süreçleri, Habeşistan’a Hicret, İsra ve Mirac olayı, Medine’ye hicrete dair 

rivayetler gibi siyerî unsurlar da Ensâr’ın tarihsel zeminini daha anlaşılır kılmak 

üzere metin bütünlüğüne dahil edilmiştir.39 

Hz. Peygamber’in, “Eğer hicret olmasaydı Ensâr’dan biri olurdum” şeklindeki 

beyanı, onların konumunu en güçlü biçimde yansıtan rivayetlerden biridir. 

Muhacirlerle Ensâr arasında kurulan kardeşlik ilişkisi, Medine İslâm toplumunun 

temelini oluşturan ilk sosyal sözleşmelerden biri olarak bölümde yer almış; bu 

kardeşlik, sadece maddî dayanışma değil, aynı zamanda manevî birlikteliğin de 

temsili sayılmıştır.40 

Bu yönüyle Menâkıbü’l-Ensâr bölümü, yalnızca bir faziletler listesi değil; İslam 

toplumunun Medine’deki kuruluş safhasını, toplumsal dayanışma modelini ve 

sahâbe arasındaki ilişkileri belgeleyen güçlü bir tarih-hadis belgesidir. Bölümde 

geçen ayetlerle (özellikle Haşr 9) ve Hz. Peygamber’in dualarıyla Ensâr'ın 

örnekliği, sadece Medine bağlamında değil, tüm ümmete model olarak 

sunulmuştur. 

 
38 Buhârî, Menâkıbü’l-Ensâr, 63. 
39 Buhârî, Menâkıbü’l-Ensâr, 63. 
40 Buhârî, Menâkıbü’l-Ensâr, 63. 



 

70 
 

 

Bu bölümler yalnızca bireylerin faziletleriyle değil; aynı zamanda İslam 

toplumunun oluşum sürecini de tarihî bir bağlam içinde ortaya koyan rivayetlerle 

devam etmektedir. Nitekim bölümlerdeki siyerin erken dönemine ışık tutan Hz. 

Peygamber’in Hz. Hatice ile evlenmesi, Kâbe’nin tamiri, risâletin başlangıcı, 

Mekkeli müşriklerin eziyetleri, ilk Müslümanların iman süreci ve Habeşistan hicreti 

gibi bazı bab başlıkları41 bu rivayetlerin sadece fazilet vurgulu olmadığını, aynı 

zamanda Hz. Peygamber’in nübüvvet öncesinden Medine dönemine kadarki 

hayatının kronolojik seyri içinde değerlendirilebileceğini göstermektedir. Bu 

yönüyle Fedâilü’l-Ashâb ve Menâkıbü’l-Ensâr, siyerin kronolojisiyle hadis 

rivayetlerinin tematik bütünlüğünü bir araya getiren nadide bölümler olarak öne 

çıkmaktadır. 

2.5. Kitâbu’l-Megâzî 

İmam Buhârî’nin el-Câmiʿu’s-Sahîh adlı eserinde yer alan 64. sıradaki Kitâbu’l-

Meğâzî bölümü, Hz. Peygamber’in (s.a.v.) ilk gazvelerinden itibaren Veda Haccı 

ve vefatına kadar olan süreci kronolojik bir bütünlük içerisinde sunmuş olması 

bakımından siyer araştırmaları için temel bir kaynak özelliği taşır. Hz. 

Peygamber’in (s.a.v.) hayatındaki askerî ve diplomatik olayları hadis rivayetleri 

yoluyla kayda geçirmesi, siyer literatürü açısından müstesna bir yere sahiptir. 

Rivayetlerin çoğu Hz. Peygamber’in fiilî katıldığı gazveler, onun adına gönderilen 

seriyyeler ve bu askerî faaliyetlerle bağlantılı toplumsal, siyasî ve dinî gelişmeler 

etrafındaki konuları içeren rivayetlerden oluşan bu bölüm, 89 ayrı bâbdan 

oluşmakta ve toplam 525 hadis içermektedir.42 

Kitâbu’l-Meğâzî’nin ilk bâbı, Bedir Gazvesi’nden önce gerçekleştirilen Uşeyre 

Gazvesi ile başlamaktadır. Son bâb ise Hz. Peygamber’in katıldığı gazvelerin 

sayısının tespitiyle ilgilidir. Bu iki bölüm arasında yer alan bâblarda ise Hz. 

Peygamber’in bizzat yönettiği başta Bedir, Uhud, Hendek, Benî Kureyza, Zâtu’r-

Rikâ, Benî Mustalık, Mekke’nin Fethi, Huneyn, Tâif ve Tebûk gibi gazvelerle ilgili 

 
41 Buhârî, Menâkıbü’l-Ensâr, 63. 
42 Buhârî, Meğâzî, 64; Önkal, “Bı̇r Sı̇yer Kaynağı Olarak Buhârî: Kı̇tâbü’l Meğâzî Örneğı̇”, 75. 



 

71 
 

 

rivayetler yer almaktadır. Örneğin Bedir Gazvesi ile ilgili olarak Hz. Peygamber’in 

savaştan önce müşriklerin ölecekleri yerleri işaret eden ve Bedir’e katılan 

sahâbîlerin fazileti ile meleklerin yardımına dair rivayetlere; Uhud Gazvesi ile ilgili 

bâblarda Hz. Peygamber’in aldığı yaralar, Hz. Hamza’nın şehadeti, diğer 

sahâbîlerin şehit oluşları ve kadınların cephe gerisindeki faaliyetleriyle ilgili 

rivayetlere; Hendek Savaşı ile ilgili bâbda ise hendek kazma süreci ve Benî Kureyza 

ile ilgili rivayetlere yer verilmiştir.43 

Hayber’in fethi ile ilgili bâblarda Yahudilerle yapılan anlaşmalar, savaş 

ganimetlerinin dağılımı, Hayber kadınlarının Resûlullah’a tutumu aktarılmıştır. 

Mekke’nin Fethi, müşriklerin affedilişi ve Kâbe’nin putlardan temizlenmesiyle 

ilgili bilgiler içermekte; Huneyn ve Tâif Gazvelerinde ise Müellefe-i Kulûb 

meselesi, ganimetlerin dağıtımı, yeni Müslümanların tutumu gibi detaylara yer 

verilmiştir. Tebûk Seferi bağlamında seferin zorluğu, sefere katılmayanların 

durumu ve özellikle Ka‘b b. Mâlik’in tevbesi gibi konulara dair hadisler yer 

almıştır.44 

Hz. Peygamber’in bizzat katıldığı gazvelerin dışında, ashabından bazılarını tayin 

ettiği seriyyelere dair rivayetler de bu bölümde sıralanmıştır. Bunlar arasında Hâlid 

b. Velîd’in Benî Cezîme Seriyyesi, Necd Seriyyesi, Abdullah b. Huzâfe es-Sehmî 

ve Alkame b. Mucezziz el-Mudlicî Seriyyesi, Ebû Mûsâ el-Eş’arî ile Muâz b. 

Cebel’in Veda Haccı’ndan önce Yemen’e gönderilmeleri, yine Ali b. Ebî Tâlib ile 

Hâlid b. Velîd’in Yemen’e gönderilmeleri, Cerîr b. Abdullah el-Becelî 

kumandasındaki Zu’l-Halasa, Amr b. Âs kumandasındaki Zâtu’s-Selâsil, Cerîr b. 

Abdillah el-Becelî’nin Yemen, ve Ebû Ubeyde b. Cerrâh kumandasındaki Sîfu’l-

Bahr gibi seriyyeler kronolojik bir yapı içerisinde ele alınmıştır. 

Söz konusu rivayetlerde yalnızca askerî muharebeler değil aynı zamanda 

Hudeybiye Musâlahası ile ilgili bâblarda antlaşma şartları, Ebû Cendel olayı, Hz. 

Ömer’in tepkisi, ayetlerin nüzul bağlamı, Kaza Umresi’nin Hudeybiye'nin ardından 

 
43 Buhârî, Meğâzî, 64. 
44 Buhârî, Meğâzî, 64. 



 

72 
 

 

gerçekleşen umre ziyareti, İfk hâdisesi, Ukl ve Ureyne kabileleri hâdisesi, Yemen’e 

gönderilen elçiler (Ebû Musa el-Eş’arî, Muâz b. Cebel, Ali b. Ebî Tâlib, Halid b. 

Velîd), hac emîrliği göreviyle gönderilen Hz. Ebû Bekir ve çeşitli kabilelere ait 

heyetlerin Medine’ye gelişi gibi önemli diplomatik olaylarla ilgili rivayetler de yer 

almaktadır.45 

Ayrıca yalancı peygamberlerle mücadele, İslam’a davet mektupları, Vedâ Haccı, 

Hz. Peygamber’in hastalığı ve vefatı gibi siyere dair temel başlıklar da bu bölümde 

rivayet yoluyla aktarılmıştır. Veda Haccı ile ilgili rivayetlerde Resûlullah’ın (s.a.v.) 

ibadet uygulamaları, hutbesi ve ümmete vasiyetleri yer almakta; son bâblarda ise 

hastalığının seyri, vefatı ve ardından gelen gelişmeler ele alınmakta ve Hz. 

Peygamber’in katıldığı gazvelerin sayısına dair rivayetlerle kitap sona ermektedir.46 

Kitâbu’l-Meğâzî, içerdiği rivayetlerle Hz. Peygamber’in (s.a.v.) devletleşme 

sürecinde karşılaştığı askerî ve siyasî gelişmeleri, sahâbîlerin bu süreçteki rolünü 

ve İslâm’ın yayılışındaki aşamaları hadis formunda belgelemektedir. Bu yönüyle 

bölüm, yalnızca gazvelerin kronolojisini değil, İslâm toplumunun siyasal, askerî ve 

sosyal yapılaşmasını da tarihî rivayetler eşliğinde sunan temel bir hadis-siyer metni 

olma özelliği taşımaktadır. 

3. İmam Buhârî’de Siyer Rivayetlerinin Özellikleri 

3.1. Rivayetlerin Dağınık Yapısı  

İmam Buhârî’nin el-Câmiʿu’s-Sahîh’i incelendiğinde, siyerle ilgili rivayetlerin 

yalnızca Kitâbu’l-Meğâzî başlığı altında toplanmadığı açıkça görülmektedir. 

Bilakis bu rivayetler eserin birçok farklı bölümüne yayılmış durumdadır. Bed’ü’l-

Vahy, Kitâbu’l-Enbiyâ, Kitâbu’l-Cihâd ve’s-Siyer, Kitâbu’t-Tevbe, Kitâbu’t-Tefsîr, 

Kitâbu’l-Merda, Kitâbu’l-Menâkıb ve Kitâbu’l-Fedâilü’s-Sahâbe gibi bölümler, 

siyer konulu pek çok rivayete ev sahipliği yapmaktadır. Her bir siyer rivayeti, kendi 

 
45 Buhârî, Meğâzî, 64. 
46 Buhârî, Meğâzî, 64. 



 

73 
 

 

tematik bağlamı içerisinde değerlendirilmiş ve doğrudan ilgili olduğu fıkhî, ahlâkî 

veya kelâmî meselelerle ilişkilendirilmiştir. 

Bu yapısal dağınıklık, ilk bakışta metinsel bir düzensizlik gibi görünse de aslında 

Buhârî’nin hadisleri yalnızca tarihî olayları nakletmek amacıyla değil, aynı 

zamanda belirli dinî, ahlâkî ve pedagojik gayeler doğrultusunda seçip düzenlediğini 

ortaya koymaktadır. Buhârî’nin bu yöntemi, siyer rivayetlerini salt kronolojik bir 

savaş tarihi veya biyografik bilgi malzemesi olarak görmekten ziyade, onların 

içerdiği anlam ve değerler üzerinden Müslüman bireyin inşasına hizmet eden 

işlevsel birer kaynak olarak değerlendirdiğini göstermektedir. 

Nitekim Kitâbu Bed’i’l-Vahy, vahyin başlangıcını anlatmakla birlikte, aynı 

zamanda nübüvvetin ilk adımlarını ve Hz. Peygamber’in (s.a.v.) risâlet sürecindeki 

ruhsal hazırlığını yansıtan rivayetlere yer verir.47 Kitâbu’l-Meğâzî bölümü, siyer 

literatürünün merkezî teması olan gazve ve seriyyelere odaklanırken,48 Kitâbu’l-

Cihâd ve’s-Siyer bölümünde savaşın dinî boyutu, liderlik sorumluluğu, gazâ ve 

cihat kavramlarının uygulamalı yönleri işlenmektedir.49 Benzer şekilde, Kitâbu’l-

Menâkıb ve Kitâbu’l-Fedâilü’s-Sahâbe gibi bölümlerde Hz. Peygamber’in ve 

sahâbîlerin üstün vasıflarını aktaran siyer rivayetleri, toplumsal örneklik ve değer 

aktarımı açısından önem arz etmektedir.50 

3.2. Tematik Tertip  

Buhârî’nin el-Câmiʿu’s-Sahîh’indeki siyer rivayetlerinin belirgin olan bir diğer 

özelliği de kronolojik değil tematik bir üslupla tertip edilmiş olmasıdır. Siyer ile 

ilgili bab başlıkları, siyer rivayetleri çoğunlukla doğrudan tarihî bir olayı değil, o 

olayın içerdiği dinî hükmü, ahlâkî mesajı veya pedagojik bir hedefi amaçlamıştır. 

Örneğin Tebük Seferi yalnızca askerî bir hareket olarak değil, aynı zamanda 

samimiyet, tövbe ve ihlas gibi kavramlar etrafında ele alınmıştır. Ka‘b b. Mâlik’in 

tövbesine dair hadis de bu çerçevede Kitâbu’l-Cihâd ve’s-Siyer bölümündeki 

 
47 Buhârî, Bed’u’l-vahy, 1. 
48 Buhârî, Meğâzî, 64. 
49 Buhârî, Meğâzî, 56. 
50 Buhârî, Menâkıb, 61; Buhârî, Fedâilü’l-Ashâb, 62. 



 

74 
 

 

“Sevinçli Haberi Getiren Kimseye Verilecek Şey Babı” altında verilmiştir. Aynı 

hadis bu sefer uzun versiyonuyla Kitâbu’l-Meğâzî bölünde “Ka'b b. Mâlik olayı ve 

(Savastan) geri bırakılan üç kişi …” "51 ayetinin başlık yapıldığı babda yine tövbe 

odaklı olarak verilmiştir. Ka'b b. Mâlik, Tebûk seferinde geri kalıp da sonra Allah 

tarafından tövbeleri kabul edilen üç kişiden biridir. Tövbesinin kabul edildiğini 

haber aldığında haberciye üzerindeki iki elbiseyi vermiştir.52  

Bedir Gazvesi’ne dair rivayetler de yalnızca savaş anlatısı sunmaz; yeri geldikçe 

mücahitlerin niyetleri, şehitlik fazileti, ganimet paylaşımı gibi fıkhî ve ahlâkî 

konulara da ışık tutmaktadır. Hicretin sekizinci yılında gerçekleşen Mu’te Savaşı 

da Kitâbu’l-Cihâd ve”s-Siyer53 ve Kitâbu’l- Meğâzî54 gibi bölümlerde farklı 

yönleriyle değerlendirilmiştir.  

Yine Menâkıbü’l-Ensâr kitabında “Necaşî’nin Ölümü” başlığında yer alan 

rivayetlerle,55 Necaşî’nin Müslümanlığına ve Resûlullah’ın onun için gıyabında 

cenaze namazı kılmasına dikkat çekilmiştir. Bu rivayetlerde onun Müslüman oluşu 

değil, ona yapılan dua ve vefaya odaklanılmıştır. 

3.3. Sened ve Metin Güvenliği İlkesi 

Buhârî’nin el-Câmiʿu’s-Sahîh’indeki siyer rivayetlerinde hadislerin sadece 

içeriğinde değil, aynı zamanda senedinde de titizlik gösterilmiştir. Eserde isnad 

zinciri güvenilir olan, metin içinde ve metinler arasında çelişki olmayan hadisler 

tercih edilmiştir. Buhârî’nin kaynakları arasında Urve b. Zübeyr, İbn Şihâb ez-

Zührî, Nâfi‘, Abdullah b. Ömer gibi güvenilir isimler ön plana çıkmaktadır. 

Bazı meşhur siyer rivayetlerinin Sahîh-i Buhârî’de yer almamasının sebebi, bu 

rivayetlerin isnad yönünden zayıf olmasıdır. Meselâ, “Rahip Bahîrâ” kıssası, erken 

 
51 Tevbe 9/118 
52 Buhârî, Meğâzî, 56. 
53 Buhârî, Meğâzî, 56. 
54 Buhârî, Meğâzî, 64. 
55 Buhârî, Menâkıbü’l-Ensâr, 63. 



 

75 
 

 

dönem siyer kaynaklarında bulunmasına rağmen,56 isnadsız olarak aktarıldığı için 

Buhârî tarafından Sahîh’te yer verilmemiştir. Yine Hz. Peygamber’in soy 

şeceresine dair rivayetlerde de bu hassasiyet görülmektedir. Buhârî, Hz. 

Peygamber’in soyu hakkında sahih bir isnadla Adnan’a kadar gelen rivayetlere yer 

verirken,57 İbn İshâk58 gibi müelliflerin Hz. Adem’e kadar uzanan zayıf veya 

muallak rivayetlerini ya kullanmamış ya da sadece destekleyici unsur (mütâbaat) 

olarak değerlendirmiştir. 

Ka‘b b. Mâlik’in tövbesini konu alan hadis hem metin bütünlüğü hem de sened 

zincirinin sağlamlığıyla öne çıkmaktadır. Hadisin ravileri arasında oğuldan babaya, 

oradan sahâbeye ulaşan kuvvetli bir isnad yapısı mevcuttur.59 Aynı şekilde “İfk 

Hadisesi”ne dair rivayetler de Hz. Aişe’den sağlam senedlerle aktarılmıştır.60 

Buhârî’nin sened ve metin güvenliği konusundaki titizliği, onun siyer rivayetlerini 

de hadis ilmî çerçevede ele aldığını göstermesi bakımından önemlidir.  

3.4. Kronolojik Sıralamaya Riayet Edilmemesi 

Buhârî’nin el-Câmiʿu’s-Sahîh’indeki siyer rivayetleri aktarılırken siyer yazarlarının 

takip ettiği kronolojiye uyulmamış, kendi sahih kabul ettiği tertibe göre 

sıralanmıştır. Olayların tarihî sırasından ziyade, hadislerin sened ve metin 

bakımından güvenilirliği öncelenmiştir. Bu sebeple aynı olaya dair rivayetler farklı 

bölümlerde, bazen de farklı tarihlerle yer alabilmektedir. Buhârî’nin siyer 

rivayetlerini tertip ederken kronolojik sıraya uymaması, onun hadis ilminde 

sahihlik ve içerik önceliğini esas almasından ve olayları bir delil sistemi içerisinde 

sunmasından kaynaklanmaktadır. Bu yaklaşım, onun eserini tarih kitabı olmaktan 

çok bir hadis derlemesi haline getirmektedir.  

 
56 Ebû Abdillâh Muhammed b. İshâk b. Yesâr b. Hıyâr el-Muttalibî el-Kureşî el-Medenî İbn İshâk, 
Sîretü İbn İshâk el-müsemmâtü bi-Kitâbi’l-mübtede’ ve’l-meb’as ve’l-meğâzî (Konya: Hayra hizmet 
Vakfı Yayınları, 1981), 53; İbn Hişâm, es-Sîretü’n-Nebeviyye, I, 147. 
57 Buhârî, Menâkıbü’l-Ensâr, 63. 
58 İbn İshâk, Sîretü İbn İshâk, 1. 
59 Buhârî, Meğâzî, 64. 
60 Buhârî, Şehâdât, 52; Buhârî, Meğâzî, 64; Buhârî, Tefsir 65. 



 

76 
 

 

el-Câmiʿu’s-Sahîh’teki siyer rivayetleri, yalnızca farklı kitaplara dağılmış olmakla 

kalmamış, aynı zamanda bu kitapların ve bölümlerin içinde de kronolojik bir sıra 

gözetilmeden sunulmuştur. Özellikle Kitâbu’l-Cihâd ve’s-Siyer başlığı altındaki 

rivayetler, tarihsel akışa göre değil, çoğunlukla konularına göre oluşturulan bablar 

çerçevesinde düzenlenmiştir. Bu sebeple, Hz. Peygamber’in hayatına dair önemli 

olaylar metnin farklı yerlerinde, farklı bağlamlar içinde yer almaktadır. Örneğin, 

Kâbe’de Hz. Peygamber’in üzerine sakatat atılması hadisesi, kitabın başlarında 

değil 28. babda aktarılmış; benzer şekilde 97. babda da bu türden bir içeriğe yer 

verilmiştir. Buna karşılık, Mûte Savaşı’nda sıralı komutan tayin edilmesi gibi 

tarihsel olarak daha geç bir olay, şaşırtıcı biçimde 6. babda geçmektedir.61 Bu 

durum, Buhârî’nin rivayetleri sadece kronolojik bir bütünlük içinde sunmak gibi bir 

amacı olmadığını, aksine hadisleri belirli fıkhî ve ahlâkî temalar ekseninde 

sistematize ettiğini göstermektedir. 

Bu yaklaşım, siyerin kronolojik bir bütünlük içinde değil, sahih rivayetlerin ilmî bir 

düzen içerisinde sunulduğunu gösterir. Buhârî, hadisleri olayların tarihi sırasına 

göre değil, içeriklerine ve ilmî bağlamlarına göre tasnif etmeyi tercih eder. Bu 

yönüyle el-Câmiʿu’s-Sahîh, salt bir tarih kitabı değil; fıkhî, itikadî ve ahlâkî 

derinliğiyle öne çıkan bir ilmî kaynak hüviyetindedir.  

3.5. Yeni Bir Tarihleme  

İmam Buhârî, el-Câmiʿu’s-Sahîh’inde yer verdiği siyer rivayetlerini klasik siyer 

yazarlarından farklı bir tarihlemeyle sunmuş; bazı önemli olayları gelenekten 

ayrılan bir kronolojiyle değerlendirmiştir. Bu tercih, onun sadece bir tarih anlatıcısı 

değil, aynı zamanda rivayetlerin güvenilirliğini esas alan bir hadis âlimi olduğunu 

açıkça ortaya koymaktadır. Örneğin Hendek Savaşı, klasik siyer kaynaklarında 

genellikle hicretin 5. yılına yerleştirilirken,62 Buhârî bu olayı 4. yıla 

tarihlendirmiştir. Onun bu farklı yaklaşımı tesadüfî değil bilinçli ve delillere 

dayalıdır. Zira hemen ardından İbn Ömer’in yaşına dair rivayetleri naklederek bu 

 
61 Buhârî, Meğâzî, 56. 
62 Ebû Abdillâh Muhammed b. Ömer b. Vâkıd el-Vâkıdî el-Eslemî el-Medenî el-Vâkıdî, Kitâbü’l-
Meġāzî (Beyrut: Alemu’l-Kutub, 1984), 440-441; İbn Hişâm, es-Sîretü’n-Nebeviyye, III, 167-170. 



 

77 
 

 

tarihlemeyi gerekçelendirmiştir. Buna göre İbn Ömer, Uhud Savaşı’nda 14 yaşında 

olduğu için Hz. Peygamber tarafından orduya kabul edilmemiş, bir yıl sonra, 

Hendek Savaşı’nda 15 yaşına girdiği için savaşa katılmasına izin verilmiştir. 63  

Benzer biçimde, Buhârî’nin Zâtü’r-Rikāʿ Gazvesi’ni konumlandırmasında da 

gelenekten ayrıldığı görülür. Çoğu siyer kaynağı bu gazveyi daha erken bir döneme, 

genellikle hicretin 4. yılına yerleştirirken,64 Buhârî onu Hayber’in fethinden sonraya 

almıştır. Bu tercihi ise doğrudan bir rivayete dayandırmıştır. Ebû Mûsâ el-

Eş‘arî’nin Hayber sonrası Medine’ye gelişi ve ardından Zâtü’r-Rikāʿ Gazvesi’ne 

katıldığına dair verdiği bilgiyi esas almıştır. Buhârî için rivayetin sıhhati, tarihî 

alışkanlıklardan daha önceliklidir. 65 

3.6. Seçici ve Hikmetli Başlık Kullanımı 

Buhârî’nin el-Câmiʿu’s-Sahîh’indeki siyer rivayetleriyle ilgili dikkat çeken 

yönlerden biri, bab başlıklarını seçerken gösterdiği özen ve derinliktir. Bu başlıklar, 

çoğu zaman rivayetin sadece literal içeriğine değil, taşıdığı dinî, ahlâkî ve pedagojik 

anlamlara da işaret etmektedir. Buhârî, bazı bölümlerde önce bir başlık verir, 

ardından bu başlıkla ilgili bir ayet zikreder ve sonrasında konuyla ilişkili rivayetleri 

sıralar. 

Örneğin Kitâbu’l-Cihâd ve’s-Siyer bölümünde, “Allah Yolunda (Cihâda Giderken) 

Binek Tarafından Yere Çarpılıp Ölen ve Böylece Mücâhid Şehîdlerden Olan 

Kimsenin Fazileti” başlığını kullanmış; ardından “...Kim Allah ve Resulü uğrunda 

hicret ederek yurdundan çıkar da sonra ölüm onu yolda yakalarsa artık onun 

mükâfatını vermek Allah’a aittir; Allah daima günahları örtmektedir, engin rahmet 

sahibidir.”66 ayetini vermiştir. Bu ayetin ardından, Hz. Peygamber’in Ümmü 

Haram’a deniz seferine katılması için dua ettiği, Ümmü Haram’ın Muaviye 

döneminde Kıbrıs seferine iştirak ettiği ve orada attan düşerek şehit olduğu 

bilgilerini içeren rivayetleri aktarmıştır. 

 
63 Bilgen, “Buhârî’nı̇n Sı̇yer ve Meğâzî Rı̇vâyetlerı̇ne Yaklaşımı”, 9-10. 
64 el-Vâkıdî, Kitâbü’l-Meġāzî, 395; İbn Hişâm, es-Sîretü’n-Nebeviyye, 161. 
65 Buhârî, Meğâzî, 64; Bilgen, “Buhârî’nı̇n Sı̇yer ve Meğâzî Rı̇vâyetlerı̇ne Yaklaşımı”, 10. 
66 Nisa 4/100 



 

78 
 

 

Yine “Necaşî’nin Ölümü” başlıklı babda,67 Necâşî’nin Müslüman oluşuna dair 

doğrudan bir bilgiye yer verilmemekte; ancak Hz. Peygamber’in onun için 

gıyabında cenaze namazı kıldırdığına dair rivayet aktarılmaktadır. Başka bablarda 

da bu konuya değinilmiş olmakla birlikte bu rivayetle, imanla vefat eden bir 

hükümdarın ardından Müslüman cemaatin tutumunu örneklendirmekte ve 

okuyucuya, olayın tarihî yönü kadar ahlâkî anlamını da sunmaktadır. Benzer 

şekilde Ka‘b b. Mâlik’in tövbesine dair rivayetlerin yer aldığı bölüm,68 olayın tarihî 

bağlamından çok, tövbe, samimiyet ve ilahî kabul kavramlarını merkeze 

almaktadır.  

Bab başlıklarındaki bu yapı, rivayetlerin içerdiği anlamların hadis metinlerinden 

önce başlık düzeyinde belirlenerek okuyucuya sunulduğunu göstermektedir. Bab 

başlıklarındaki bu özgünlük, Buhârî’nin hadis ilmindeki ustalığını ve pedagojik 

yaklaşımını yansıtmaktadır. Her başlık, okuyucunun zihninde yeni bir pencere 

açmakta, olayları farklı boyutlarıyla değerlendirmeye teşvik etmektedir. 

3.7. Tekrarlar 

İmam Buhârî’nin el-Câmiʿu’s-Sahîh’inde yer alan siyer rivayetlerinin belirli bir 

sistematik yapı içerisinde toplanmadığı, aksine birçok kez tekrarlandığı ve farklı 

başlıklar altında yeniden yer verildiği görülmektedir. Bu durum ilk bakışta bir 

düzensizlik olarak değerlendirilebilse de aslında Buhârî’nin hadisleri ele alış 

tarzıyla doğrudan ilişkilidir. Zira Buhârî, hadisleri tarihî bir kronolojiye göre değil, 

onları içerdiği fıkhî, ahlâkî veya itikadî bağlamlara göre değerlendirmiştir. 

Dolayısıyla bir hadisin aynı eserde birden fazla yerde tekrar edilmesi, onun farklı 

yönleriyle ele alınmak istenmesinden kaynaklanmaktadır. 

Nitekim Habeşistan’a hicretle ilgili rivayet yalnızca Kitâbu Fedâilü’s-Sahâbe 

bölümünde değil, aynı zamanda Kitâbu’l-Meğâzî kısmında da yer almaktadır. Yine 

Bed’ü’l-Vahy bölümünde geçen “Ameller niyetlere göredir”69 hadisi, Fedâilü’s-

 
67 Buhârî, Menâkıbü’l-Ensâr, 63. 
68 Buhârî, Meğâzî, 64. 
69 Buhârî, Bed’u’l-vahy, 1; Fedâilü’l-Ashâb, 62. 



 

79 
 

 

Sahâbe’de de tekrar edilmiş; bu tekrar hem hicretin niyet boyutuna hem de genel 

anlamda ibadet anlayışına dikkat çekmek maksadıyla yapılmıştır. 

Benzer şekilde, Necaşî’nin vefatı ve Hz. Peygamber’in (s.a.v.) onun için gıyabi 

cenaze namazı kıldırdığına dair rivayetler de birden fazla bölümde yer almıştır. 70 

Bu rivayetler hem olayın tarihsel yönünü hem de gıyabi cenaze namazının hükmünü 

ele alan farklı başlıklar altında sunulmuştur. 

Buhârî’nin hadisleri yalnızca konuyla doğrudan ilgili kitaplara değil, içerdiği fıkhî 

veya ahlâkî hükümler çerçevesinde farklı bölümlere de yerleştirdiği dikkat 

çekmektedir. Örneğin bir savaşla ilgili rivayet hem Kitâbu’l-Meğâzî’de hem de 

Kitâbu’l-Cihâd ve’s-Siyer’de bulunabilir. Bunun sebebi, rivayetin sadece tarihsel 

bir anlatım içermesi değil, aynı zamanda cihadın fazileti, gazaya çıkmanın hükmü 

gibi konulara da temas etmesidir. 

Bazı rivayetlerin aynı kitap içinde bile birden fazla kez tekrarlandığı görülmektedir. 

Örneğin, Ümmü Harâm’ın Hz. Peygamber’den cihada katılmak için dua istemesine 

dair hadis, aynı kitapta farklı bab başlıkları altında üç ayrı yerde geçmektedir. Yine 

Uhud Savaşı’nda Hz. Âişe ve Ümmü Süleym’in gösterdiği gayretlere dair rivayetler 

de birden fazla bölümde yer almıştır.71 Necaşî’nin vefatına dair rivayetler de aynı 

kitap içerisinde farklı bağlamlarda tekrar edilmiştir.72 

Bu tür tekrarlar, rivayetlerin siyerin farklı boyutlarına dair bilgi vermesini 

sağlarken, İmam Buhârî’nin hadisleri tematik bütünlük içinde değerlendirme 

yaklaşımını da açıkça ortaya koymaktadır. Mesela İfk Hadisesi’ne dair rivayetler, 

hem olayın tarihî yönünü içeren Kitâbu’l-Meğâzî’de73 hem de iftira ve ceza 

hükümleriyle ilgili Kitâbu’l-Cihâd ve’s-Siyer, Kitâbu’t-Tefsîr74 ve Kitabu'l-Eyman 

ve'n-Nuzûr75 bölümlerinde yer almıştır. Bu da söz konusu rivayetin hem iftira ve 

 
70 Buhârî, Amel fî's-Salât, 22; Cenâiz, 24; Menâkıbü’l-Ensâr, 63, 64; Meğâzî, 64. 
71 Buhârî, Meğâzî, 64. 
72 Buhârî, Amel fî's-Salât, 22 
73 Buhârî, Meğâzî, 64. 
74 Buhârî, Tefsir, 65. 
75 Buhârî, Eyman ve'n-Nuzûr, 83. 



 

80 
 

 

ceza hukukunu hem de Kur’an tefsirini ilgilendiren çok yönlü yapısına işaret 

etmektedir.  

3.8. Siyer Bilgisinin Özet Sunumu ve Sistematik Bir Siyer Anlatısının 

Olmaması 

İmam Buhârî, hadisleri naklederken genellikle ayrıntılardan kaçınmış, kısa ve özlü 

ifadeleri tercih etmiştir. Bu yaklaşım, rivayetlerin taşıdığı temel mesajı öne 

çıkarmayı amaçlamaktadır. Bu yönüyle Buhârî, klasik siyer müelliflerinden 

ayrılmaktadır. Zira onun eserinde uzun savaş tasvirlerine, geniş coğrafî anlatılara 

veya toplumsal ayrıntılara nadiren yer verilir. Bunun temel nedeni, Buhârî’nin tarih 

yazımı yapmak değil, sahih hadisleri tespit ve muhafaza ederek bunları fıkhî, ahlâkî 

ve itikadî ilimlere temel teşkil edecek şekilde sunmak istemesidir. 

Nitekim Bedir Gazvesi gibi siyer kaynaklarında oldukça geniş şekilde ele alınan 

olaylar, Buhârî’de yalnızca belirli hadisler bağlamında kısa ifadelerle yer alır. 

Ancak bu rivayetler, seçildikleri bağlam gereği dikkat çekici ve öğretici niteliktedir. 

Örneğin Ebû Cehil’in öldürülmesine yahut Hz. Peygamber’in Bedir’deki duasına 

dair hadisler,76 savaşın tarihsel detaylarından ziyade ahlâkî ve ibret yönünü öne 

çıkaracak biçimde aktarılmıştır. 

Buhârî’nin eserinde baştan sona kronolojik bir siyer anlatısı bulunmamaktadır. 

Kitâbu’l-Meğâzî bölümü dahi gazvelerin sırasına tam olarak uygun bir düzen içinde 

tertiplenmemiştir. Bu yapısal tercih, hadislerin tarihî bağlamından ziyade, içerdiği 

fıkhî ve ahlâkî hükümler çerçevesinde ele alınmasından kaynaklanmaktadır. 

Hadislerin bölüm başlıklarına yerleştirilmesi de bu gayeye hizmet edecek şekilde 

yapılmıştır. 

Bu yaklaşım, Buhârî’nin eserini siyer malzemesi açısından değerlendirmek isteyen 

araştırmacılar için özel bir dikkat ve takip gerektirir. Siyerle ilgili hadisleri tespit 

etmek isteyen bir araştırmacı, sadece Kitâbu’l-Meğâzî ile yetinemez; Fedâilü’s-

Sahâbe, Menâkıb, Tefsîr, Cihâd ve’s-Siyer, hatta Bed’ü’l-Vahy gibi farklı bölümleri 

 
76 Buhârî, Meğâzî, 64. 



 

81 
 

 

de incelemek zorundadır. Aynı rivayetin farklı bölümlerde, değişen bağlamlarda 

yer aldığı durumlar da bu ihtiyacı pekiştirmektedir. 

Sonuç 

İmam Buhârî’nin el-Câmiʿu’s-Sahîh adlı eseri, yalnızca sahih hadisleri derlemeyi 

amaçlayan bir hadis mecmuası olmaktan öte, siyer ilmi açısından da başvuru 

niteliği taşıyan temel kaynaklardan biri olarak kabul edilmelidir. Buhârî, Hz. 

Peygamber’in (s.a.v.) hayatına dair rivayetleri aktarırken yalnızca tarihsel bir 

kronolojiyi takip etmemiş; aksine, bu rivayetleri ahlâkî, fıkhî ve itikadî boyutlarıyla 

ele alarak çok katmanlı bir anlatı sunmuştur. Bu yaklaşım, onun klasik siyer 

müelliflerinden ayrılarak hadis merkezli bir siyer metodolojisi inşa ettiğini 

göstermektedir. 

Buhârî’nin rivayetleri bab başlıkları altında tematik bir sistematik içinde sunması, 

aynı hadisi farklı bağlamlarda tekrarlaması ve dramatik anlatıdan kaçınarak kısa, 

öz ve sahih bilgiye dayalı bir aktarımı tercih etmesi; onun ilim anlayışının 

merkezinde rivayetlerin dinî anlam ve fonksiyonunu koruma çabasının yattığını 

göstermektedir. Bu yönüyle Buhârî, siyer rivayetlerini salt tarihsel malzeme olarak 

değil, ümmetin iman, amel ve ahlâk dünyasına yön veren belgeler olarak ele 

almıştır. 

Çalışma süresince yapılan tespitler göstermektedir ki Buhârî’nin eserindeki siyer 

rivayetleri yalnızca Kitâbu’l-Meğâzî ile sınırlı değildir. Bed’ü’l-Vahy, Fedâilü’l-

Medîne, Cihâd ve’s-Siyer, Menâkıb, Fedâilü’s-Sahâbe, Tefsîr gibi birçok bölümde 

dağınık biçimde yer alan yüzlerce rivayet, siyerin neredeyse bütün alt alanlarına 

(şemâil, delâil, megâzî, tabakât vb.) temas etmektedir. Bu dağınık yapı, Buhârî’nin 

hadisleri yalnızca tarih yazımı için değil, içerdiği dinî ve pedagojik mesajlara göre 

fıkhî ve ahlâkî bağlamlarda değerlendirdiğini göstermektedir. 

Sahîh-i Buhârî’deki siyer rivayetlerinin önemli bir özelliği, sened ve metin 

güvenilirliği açısından hadis ilminin en yüksek kriterlerine uygun olarak seçilmiş 

olmalarıdır. Bu yönüyle Buhârî’nin rivayetleri, klasik siyer kaynaklarında yer alan 

bazı zayıf ya da çelişkili nakillere karşı sağlam bir alternatif sunmakta ve tarihî 



 

82 
 

 

bilginin ilmî denetimden geçmiş halini temsil etmektedir. Buhârî’nin özellikle Urve 

b. Zübeyr, ez-Zührî gibi güvenilir tâbiûn muhaddislerine dayanması, onun siyer 

rivayetlerini sadece nakletmekle kalmayıp isnad ilkelerine göre ayıklayarak sahih 

olanı öne çıkardığını da göstermektedir. 

Netice itibarıyla Buhârî’nin siyer anlayışı, sadece tarihsel bir biyografi 

aktarımından ibaret değildir. O, siyer bilgisini sünnetle birlikte anlamlandırmakta, 

rivayetleri ümmetin dinî inşasında temel referanslar olarak konumlandırmaktadır. 

Onun metodu, siyerin hadisle birlikte nasıl okunması gerektiğine dair ilmî bir 

perspektif sunmakta; hadislerin yalnızca tarihî olayları nakleden belgeler değil, 

hüküm, ahlâk ve sünnet inşasında temel kaynaklar olduğunu ortaya koymaktadır. 

Bu yaklaşım, klasik siyer yazıcılığına hem metodolojik bir eleştiri hem de hadis 

merkezli yeni bir okuma biçimi sunmaktadır. 

Dolayısıyla Buhârî’nin el-Câmiʿu’s-Sahîh adlı eseri, sadece hadis ilmi açısından 

değil, sahih temellere dayalı bir siyer inşası bakımından da eşsiz bir kaynak olarak 

değerlendirilmelidir. Hem içeriği hem yöntemiyle bu eser, siyer-hadis ilişkisini 

yeniden konumlandıran, ilmî güvenilirlik ile tarihsel anlatıyı birleştiren örnek bir 

yapı sunmaktadır. 

 

 

Kaynakça 

Bilgen, Osman. “Buhârî’nı̇n Sı̇yer ve Meğâzî Rı̇vâyetlerı̇ne Yaklaşımı”. Sakarya 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 16/30 (2014), 97-111. 

https://doi.org/10.17335/sakaifd.219871. 

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmail. el-Câmiʿu’s-Saḥîh, İstanbul: Çağrı 

Yayınları, 1992. 

Durmuş, Üzeyir. “Siyerin Hadislerle İnşâsı Meselesi (Buhârî ve Müslim Örneği)”. 

Karadeniz Teknik Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi III/1 (2016), 91-

112. 



 

83 
 

 

İbn Hişâm, Ebû Muhammed Cemâlüddîn Abdülmelik. es-Sîretü’n-Nebeviyye,. IV 

Cilt. Beyrut: Daru’l-Hayr, 1992. 

İbn İshâk, Ebû Abdillâh Muhammed b. İshâk b. Yesâr b. Hıyâr el-Muttalibî el-

Kureşî el-Medenî. Sîretü İbn İshâk el-müsemmâtü bi-Kitâbi’l-mübtede’ 

ve’l-meb’as ve’l-meğâzî. Konya: Hayra hizmet Vakfı Yayınları, 1981. 

İbn Sa’d, Ebû Abdillâh Muhammed. et-Tabakâtü’l-Kübrâ. IX Cilt. Beyrut: Dâru 

Sad, trz. 

Kandemir, M. Yaşar. “el-Câmı̇u’s-Sahîh”. TDV İslâm Ansiklopedisi. VII/114-123. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1993. https://islamansiklopedisi.org.tr/el-camius-

sahih--buhârî 

Önkal, Ahmet. “Bı̇r Sı̇yer Kaynağı Olarak Buhârî: Kı̇tâbü’l meğâzî Örneğı̇”. Orta 

Doğu Araştırmaları Dergisi XI/1-2 (2016), 73-80. 

Özdemir, Veysel. “Buhârî’nin Meğâzî Rivâyetlerinde Tesâhülünün Olup Olmadığı 

ile İlgili Değerlendirmeler”. EKEV Akademi Dergisi XVIII/58 (2014), 395-

453. 

Sehâvî, Muhammed b. Abdurrahman. el-İ’lân bi’t-Tevbîh li-men Zemme’t-Târîh, 

Beyrut: Dâru'l-Kutubi'l-Arabî, 1983. 

Sofuoğlu, Mehmed. Sahihi Buhârî ve Tercemesi, İstanbul: Ötüken Yayınları, 1987, 

Vâkıdî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ömer b. Vâkıd el-Vâkıdî el-Eslemî el-Medenî 

el-Kitâbü’l-Meġāzî. I-III Cilt. Beyrut: Alemu’l-Kutub, 1984. 

  



 

84 
 

 

İmam Buhârî’nin el-Câmi‘u’ṣ-Ṣaḥîḥ Adlı Eserindeki “Kitâbü’t-

Tefsir” ve “Kitâbü Feżâ’ili’l-Ḳur’ân” Bölümlerinin Tefsir ve 

Tefsir Usulü Açısından İncelenmesi 

 

Ömer Faruk Demireşik* 
 

Özet 

Bu bildiri, İmam Buhârî’nin (ö. 256/870) el-Câmi‘u’ṣ-Ṣaḥîḥ adlı eserindeki 

“Kitâbü’t-Tefsir” ve “Kitâbü Feżâ’ili’l-Ḳur’ân” bölümlerini, tefsir ve tefsir usulü 

açısından kapsamlı bir şekilde incelemeyi amaçlamaktadır. Araştırmanın temel 

konusu, Buhârî’nin bu bölümlerde yer verdiği hadislerin tefsir literatürüne ve 

metodolojisine olan katkılarını ortaya koymaktır. Buhârî’nin, tefsir bağlamında 

hangi sahabîlerin rivayetlerine öncelik verdiği, hadislerin tefsir metodolojisindeki 

işlevi ve Kur’ân’ın açıklanmasında bu hadislerin nasıl bir rol oynadığı meseleleri, 

bu çalışmanın ana konularını oluşturmaktadır. Araştırmanın önemi, tefsirin hadis 

ilmiyle olan bağlarının netleşmesinde ve bağımsız bir disiplin olarak gelişim 

sürecinde Buhârî’nin üstlendiği kritik rolün anlaşılmasına katkı sağlamasıdır. Bu 

bağlamda, Buhârî’nin eserinde yer alan hadislerin içerik ve metodoloji açısından 

analizi yapılmıştır. Özellikle klasik tefsir literatüründe önemli bir yer tutan nâsih-

mensûh (hükmün kaldırılması), sebeb-i nüzûl (ayetlerin iniş sebepleri) ve israiliyat 

(Yahudi-Hristiyan kaynaklı rivayetler) gibi kavramlara Buhârî’nin yaklaşımı 

detaylı bir biçimde ele alınmıştır. Buhârî’nin, Kur’ân’ın tebliğ ve beyan süreci ile 

ilgili hadisleri nasıl değerlendirdiği ve bu hadislerin Kur’ân’ın anlam dünyasını 

zenginleştirmedeki rolü analiz edilmiştir. Araştırmada kullanılan yöntem, nitel 

içerik analizi olup, Buhârî’nin ilgili bölümlerinde yer alan hadisler tematik olarak 

sınıflandırılmış ve tefsir usulü açısından değerlendirilmiştir. Araştırma sırasında, 

 
* Dr. Öğretim Üyesi; Aydın Adnan Menderes Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, 
ofdemiresik@adu.edu.tr, orcid.org/0000-0002-3747-2672 

mailto:ofdemiresik@adu.edu.tr


 

85 
 

 

hadislerin güvenilirlik derecelerine, sahabî rivayetlerine verilen önceliğe ve bu 

rivayetlerin Kur’ân’ın yorumlanması üzerindeki etkilerine odaklanılmıştır. 

Bulgular, Buhârî’nin tefsir anlayışının hadis temelli bir yaklaşıma dayandığını ve 

onun bu metodunun sonraki müfessirler tarafından önemli bir referans kaynağı 

olarak benimsendiğini ortaya koymaktadır. Buhârî, Kur’ân’ın tefsirinde sahih 

hadisleri esas alarak, Kur’ân’ın doğru anlaşılması ve yorumlanması için sağlam bir 

temel oluşturmuştur. Onun rivayetlerin güvenilirliği konusundaki titizliği ve takip 

ettiği tefsir usulü, hadis ve tefsir ilimlerinin gelişimine büyük katkı sağlamıştır. 

Sonuç olarak, Buhârî’nin ilmî mirası, tefsirin hem teorik hem de pratik boyutlarının 

şekillenmesinde önemli bir rol oynamış, sonraki dönem müfessirlerinin 

metodolojik yaklaşımlarını doğrudan ve dolaylı olarak etkilemiştir. Bu çalışma, 

hadis ve tefsir ilimleri arasındaki tarihî ilişkinin anlaşılmasına katkı sağlamakta ve 

tefsirin bağımsız bir disiplin olarak ortaya çıkış sürecine ışık tutmaktadır. Tefsir 

ilminin şekillenme süreci ve Buhârî’nin bu süreçteki merkezi rolü, araştırmada 

detaylı bir biçimde ele alınmıştır. Araştırmanın bulguları, Buhârî’nin ilmi 

katkılarının günümüz tefsir ve hadis çalışmalarında da etkisini sürdürdüğünü 

göstermektedir.  

Anahtar kelimeler: İmam Buhârî, Tefsir, Hadis, Sebeb-i Nüzûl, Nâsih-Mensûh. 

	

	

	

	

	

	

	

	



 

86 
 

 

An Analysis of the Chapters “Kitâb al-Tafsir” and “Kitâbu Faḍail 

al-Qur’ân” in Imam Bukhari’s al-Jâmi‘ al-Ṣaḥîḥ from the 

Perspective of Tafsir and Tafsir Methodology 

 

Ömer Faruk Demireşik* 

 

Abstract 

This presentation aims to comprehensively analyze the chapters “Kitâb al-Tafsir” 

and “Kitâbu Faḍail al-Qur’ân” in Imam Bukhari's (d. 256/870) al-Jâmi‘ al-Ṣaḥîḥ 

from the perspective of tafsir (Qur'anic exegesis) and tafsir methodology. The main 

focus of the research is to explore how the hadiths included in these chapters 

contribute to the literature and methodology of tafsir. The study investigates which 

companions' narrations Bukhari prioritized, the role of these hadiths in tafsir 

methodology, and how they contributed to explaining the Qur'ân. The significance 

of the research lies in elucidating the relationship between tafsir and hadith 

sciences, highlighting the crucial role Bukhari played in the development of tafsir 

as an independent discipline. In this context, an analysis of the content and 

methodology of the hadiths in Bukhari’s work has been conducted. Special 

attention has been given to Bukhari’s approach to key concepts in classical tafsir 

literature, such as nâsikh-mansûkh (abrogation), asbâb al-nuzûl (occasions of 

revelation), and isrâ'îliyyât (Judaic and Christian narrations). The presentation also 

examines how Bukhari evaluated hadiths related to the Qur’ân’s process of 

transmission and elucidation and how these hadiths enriched the interpretative 

dimensions of the Qur’ân. The methodology involves qualitative content analysis, 

where the hadiths in the relevant chapters of Bukhari’s work were categorized 

thematically and evaluated from the perspective of tafsir methodology. The study 

focuses on the reliability of hadiths, the precedence given to companions' 

 
* Assist Prof. Dr.; Aydın Adnan Menderes University, Faculty of Theology, 
ofdemiresik@adu.edu.tr, orcid.org/0000-0002-3747-2672 

mailto:ofdemiresik@adu.edu.tr


 

87 
 

 

narrations, and the impact of these narrations on Qur'ânic interpretation. The 

findings reveal that Bukhari’s tafsir approach is fundamentally based on hadiths 

and that his method was recognized as a crucial reference by subsequent exegetes. 

By basing his tafsir on authentic hadiths, Bukhari established a solid foundation for 

the accurate understanding and interpretation of the Qur’ân. His meticulousness 

regarding the reliability of narrations and tafsir principles significantly contributed 

to the advancement of both hadith and tafsir sciences. Ultimately, Bukhari’s 

scholarly legacy played a crucial role in shaping both the theoretical and practical 

dimensions of tafsir, influencing the methodological approaches of later exegetes. 

This presentation contributes to the understanding of the historical relationship 

between the sciences of hadith and tafsir and sheds light on the development of 

tafsir as a distinct academic discipline. The findings demonstrate that Bukhari’s 

intellectual contributions continue to have an impact on contemporary studies of 

tafsir and hadith. 

Keywords: Imam Bukhari, Tafsir, Hadith, Asbâb al-Nuzûl, Nâsikh-Mansûkh, 

tafsir methodology. 

 

 

Giriş 

İmam Buhârî’nin (ö. 256/870) on altı yıllık uzun bir gayret ve titiz bir emek 

neticesinde yüz binlerce hadis arasından seçerek meydana getirdiği1 el-Câmi‘u’ṣ-

Ṣaḥîḥ, tasnif edildiği dönemden itibaren taşıdığı özellikler sebebiyle her devirde 

 
1 M. Yaşar Kandemir, “el-Câmiu’s-Sahîh”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: 
TDV Yayınları, 1993), 7/114-115. “Hicrî 233 (848) yılından önce tamamladığı eserini Ali b. el-
Medînî, Yahya b. Ma‘în, Ahmed b. Hanbel ve dönemin diğer hadis âlimlerine sunmuş, onlar da dört 
hadis dışında eserdeki bütün rivayetleri sahîh görmüşlerdir. Buhârî, sahîh hadisleri derleme kasdıyla 
yazılan ilk eser olma özelliği taşıyan kitabına sahîh olmayan hiçbir hadis almadığını belirtmektedir.” 
Mustafa Yasin Akbaş, Kitâbü’t-Tefsir Literatürü, Teşekkül Dönemi’nde Hadis ve Tefsir (İstanbul: 
MÜ İlahiyat Fakültesi Yayınları, 2023), 147. 



 

88 
 

 

dikkat çekmiş ve üzerinde çeşitli inceleme ve araştırmalar yapılmıştır.2 Günümüzde 

de bu ilgi, artarak devam etmektedir. Şüphesiz bunda el-Câmi‘u’ṣ-Ṣaḥîḥ’in Kur’ân-

ı Kerîm’den sonra en güvenilir kitap olarak kabul edilmesinin önemli bir rolü 

vardır. 

Kur’ân-ı Kerîm, 23 yıl devam eden vahiy süreci esnasında, Allah Rasûlü (s.a.v) 

tarafından insanlara tebliğ, talim, tebyin ve tefsir edilmiştir. Vahyin ilk muhatabı, 

mü’mini, hâfızı ve tebliğcisi olan Hz. Peygamber’in onu gerektiği gibi anlama ve 

anlatma hususundaki öncelik ve rolü tartışılmaz. 

Onun tebliğine muhatap olan ashâb-ı kiram da vahyin nüzul sürecine şahit ve hatta 

bu sürecin bir parçası olmaları yönüyle, daha sonraki bütün mü’minlere karşı bir 

rüchâniyet kazanmışlardır. 

İşte Allah Rasûlü’nden, ilk ağızdan vahyi dinleyen, onun sözlü ve yaşantı hâlindeki 

Sünnet’ine şâhit olan ashabın bu müşâhede ve bilgilerini, kendilerinden sonraki 

nesle aktarma gayretleriyle teşekkül eden hadis külliyatı; gerek Kur’ân’ı gerekse 

Sünnet’i anlama hususunda ilk müracaat kaynağıdır. 

Her ne kadar sonradan klasik bir metoda dönüşmüş bir “hadis nakil usulüyle” 

olmasa da ashab-ı kiramdan gelen “tefsir rivayetleri” de zamanla kitaplaşmış ve bir 

tefsir külliyatı meydana getirmiştir. 

Çeşitli tefsir kaynaklarındaki bu rivayetlerinden sarf-ı nazar ederek bu çalışmada, 

hadis külliyatı ve özellikle bunun zirvesi kabul edilen Ṣaḥîḥ-i Buḫârî ele alınacaktır. 

Ṣaḥîh’in bütünü içine dağılmış bir vaziyette bulunan âyetler ve bunları izah 

 
2 Buhârî’deki hadislerin sayısı, bab başlıkları, ta‘likleri, tekrarları, şartları vb. konularda muhtelif 
çalışmalar olduğu gibi, Kâtib Çelebi (ö. 1067/1657) çoğu şerh olmak üzere seksen iki civarında 
eserin isimlerini zikretmiştir. Kandemir, “el-Câmiu’s-Sahîh”, 7/118; Mustafa b. Abdullah Kâtib 
Çelebi, Keşfüẓ-ẓunûn ‘an esâmî fi’l-kütübi ve’l-fünûn, nşr. Muhammed Abdülkādir Atâ, I-III, 
(Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1439/2018), I/530-540. 
Kemal Sandıkçı, 1991 yılında neşredilen araştırmasının netice bölümünde, Batıda bu konuda eser 
veren 20 müellifle birlikte “391 müellifin Buhârî’nin Ṣaḥîḥ’i üzerinde kalem oynattığını”, bu 
müellifler eliyle de 498 eser telif edildiğini” söylemektedir. bk. Kemal Sandıkçı, Sahîh-i Buhârî 
Üzerine Yapılan Çalışmalar, (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 1991), 157. 
Yine onun tespitine göre, “bu eserlerin 122’si matbu, 132’i kadarı da dünyanın çeşitli 
kütüphanelerinde yazma hâlinde mevcudiyeti bilinmektedir.” (Sandıkçı, Sahîh-i Buhârî Üzerine 
Yapılan Çalışmalar, 159) 



 

89 
 

 

sadedindeki tefsir rivayetlerinin hepsi, gerek Kur’ân tefsiri gerekse Kur’ân ilimleri 

(tefsir usulü) açısından bir bütünlük içinde incelenmelidir. Bu büyük bir ihtiyaç ve 

zarurettir. Ancak başlıkta da ifade edildiği üzere bu çalışmanın konusu Ṣaḥîh’in 

“Kitâbü’t-Tefsir” ve “Kitâbü Feżâ’ili’l-Ḳur’ân” bölümleri ile sınırlanmıştır. 

1. Kitâbü’t-Tefsir 

Buhârî’nin kaynakları üzerine yapılan Türkçe çalışmalarda öncülüğü bulunan Fuat 

Sezgin3, Buhârî’nin pek çok konuyu içinde barındıran hadis kitaplarında “Kitâbü’t-

Tefsir” başlığı kullanarak bölüm açmasının hadis tarihinde ilk olduğunu iddia 

etmiştir.4 Ancak yapılan araştırmalar ve neşredilmiş yeni hadis eserleri, Buhârî’den 

 
3 M. Fuat Sezgin, ilk defa Buhârî’nin Kaynakları Hakkında Araştırmalar adıyla 1956 yılında 
neşredilen (İstanbul: İbrahim Horoz Basımevi, 1956; Ankara: A.Ü. İlahiyat Fakültesi Yayınları, 
1956) bu eseriyle; Buhârî’nin Ṣaḥîḥ’ini büyük oranda şifâhî yolla elde ettiği rivayetler üzerine 
oluşturduğu şeklinde yerleşmiş algıyı değiştirmek istemiş ve oryantalistlerin bu konudaki tarafgir 
iddialarına somut deliller üzerinden cevap vermiştir. Onun bu çalışması büyük bir tesir meydana 
getirmiş, Batı’da sıkça atıf alarak bazı önyargılı düşünce kalıplarını kırmıştır. Daha geniş bilgi için 
bk. Ali Karakaş, Hadis Oksidentalizmi ve Fuat Sezgin, (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2018); Ali 
Albayrak, Buharî’nin Kaynakları ve Fuat Sezgin, (İstanbul: M. Ü. İlahiyat Fakültesi Yayınları, 
2020), 11, 17-18. 
Türkiye’deki akademik yayınlar için de öncü olan bu eser ve temel iddiaları üzerinde uzun süre 
yeterince inceleme ve araştırma yapılmamış; sadece bazı konularda “tartışmasız temel başlangıç 
kitabı” kabul edilerek atıflar yapılagelmiştir. Yakın zamanlarda birçok baskısı yapılan (Buhârî’nin 
Kaynakları, Ankara: Kitabiyat Yayınları, 2001, 2. Baskı; Ankara: OTTO, 2020, 9. Baskı,) Sezgin’in 
bu kitabı ilgili en ciddi takdir, değerlendirme ve tenkitler, bahsi geçen eserinde Ali Albayrak 
tarafından yapılmıştır. 
4 “Buḫârî’nin Ṣaḥîḥ’inden evvelki Sunen kitaplarının babları arasında tefsir diye ayrılmış bir kısım 
bulunduğunu bilmiyoruz. Telifi bakımından Buḫârî’nin kitabından biraz mütekaddem sayılan 
Dârimî’nin (öl. 225) Sunen’inde dahi böyle bir fasıl bulunmamaktadır. Buna mukabil Buḫârî’yi 
hemen takip eden Muslim (öl. 261) ve Tirmiẕî’de (öl. 279) bunun mevcut olduğu görülmektedir.” 
Sezgin, Buhârî’nin Kaynakları, Ankara: OTTO, 2020, 146. 
Onun bu iddiası, yakın dönemlerde yapılmış çeşitli akademik çalışmalarda da tekrar edilegelmiştir. 
Meselâ Zişan Türcan, “Hadis Rivayet Geleneği ve Tefsir -Sahîhu’l-Buhârî’nin Kitâbü’t-tefsîr’i 
Örneği” başlıklı makalesine, “Hadis eserlerinde müstakil olarak tefsir bölümleri oluşturma âdeti 
Buhârî ile başlamıştır.” diyerek başlar ve Fuat Sezgin’in ilgili tespitine atıfta bulunur. Zişan Türcan, 
“Hadis Rivayet Geleneği ve Tefsir -Sahîhu’l-Buhârî’nin Kitâbü’t-tefsîr’i Örneği”, Selçuk 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi [Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi], 
sayı: 29, (2010), 249. 
Ayşe Esra Şahyar da benzer bir cümle ile Buhârî’nin “Tefsir” kitabını tanıtmaya başlar: “Sahîh-i 
Buhârî, muhtevasında Tefsir bölümü yer alan ilk hadis eseri olarak bilinmektedir.” Ayse Esra 
Şahyar, Sahîh-i Buhârî: Kitap Adları ve Muhteva Tahlili, (İstanbul: M.Ü. İlahiyat Fakültesi 
Yayınları, 2024), 155. 
Şahyar’ın bu bilgiyi teyid için verdiği dipnotta, Fuat Sezgin ve Zişan Türcan dışında Celal Kırca’ya 
ait bir sempozyum bildirisine de atıf vardır. bk. Şahyar, Sahîh-i Buhârî: Kitap Adları ve Muhteva 
Tahlili, 155, 51 numaralı dipnot; Celal Kırca, “Rivayet Tefsiri İçinde İmam Buhârî’nin Yeri”, Büyük 
Türk İslam Bilgini Buhârî -Uluslararası Sempozyum- (Kayseri: 1996), 184. 



 

90 
 

 

önce de câmi‘ ve sünen türü eserlerde “kitâbü’t-tefsir” bölümleri bulunduğunu 

göstermektedir.5 

Buhârî’nin Ṣaḥîḥ’inde yer alan “Kitâbü’t-Tefsir” bölümü, her ne kadar bir hadis 

kitabı içinde “tefsir” bölümü olması yönüyle ilk olmasa da taşıdığı birtakım 

özellikler açısından kendisinden önce yazılmış bütün hadis eserlerinden 

farklılaşmıştır. Daha sonraki hadis musanniflerin bir kısmı bu hususlarda Buhârî’yi 

takip etmiş, bazıları da yalnız bırakmıştır.6 Dolayısıyla Buhârî bu alanda öncülük 

yapmış ve literatüre orijinallik katarak hadis külliyatını zenginleştirmiştir.7 

Buhârî’nin Kitabü’t-Tefsir bölümünün özelliklerini şöyle sıralamak mümkündür: 

 
5 Akbaş, Buhârî’den önce yazılıp günümüze ulaşan müstakil Kitâbü’t-Tefsir Literatürünü Atâ b. 
Müslim el-Horasânî’den (ö. 135/752) başlatmış, hadis kitaplarında bir bölüm olarak yazılan 
kitâbü’t-tefsirlerin öncüsü olarak da Abdullah b. Vehb’in (ö. 197/813) el-Câmi‘ fi’l-ḥadîs’i ile Said 
b. Mansur’un (ö. 227/842) es-Sünen’ini tanıtıcı bilgiler vermiştir. Akbaş, Kitâbü’t-Tefsir Literatürü, 
126-144. 
Sezgin’in bu hususta Buhârî’yi ilk isim olarak zikretmesi, eserini tamamladığı yıllarda Abdullah b. 
Vehb’in el-Câmi‘ fi’l-ḥadîs’i ile Said b. Mansur’un es-Sünen’inin henüz bilinmiyor olmasındandır. 
Murat Bahar, “Buhârî’nin el-Câmi‘u’s-Sahîh’inde Tefsir Bilgisi”, Eskiyeni: Sosyal Bilimler 
Dergisi, 52 (Mart 2024), 325. 
6 Tafsilat için bk. Akbaş, Kitâbü’t-Tefsir Literatürü, 164-165; Albayrak, Buharî’nin Kaynakları ve 
Fuat Sezgin, 54-55. 
“Hadis külliyatı içerisinde ‘Tefsir’ bölümü oluşturmada Tirmizî ile Nesâî de Buhârî’yi takip etmiş, 
fakat onlar sadece konu hakkındaki rivayetleri nakletmekle yetinmişlerdir. Buhârî’nin kendisinden 
önceki tefsir edebiyatını ayıklayan ve geliştiren bu tefsir tarzı etraflıca incelenmeyi hak etmektedir.” 
Albayrak, Buharî’nin Kaynakları ve Fuat Sezgin, 160-161. 
7 “[İbn Hacer tarafından]… asıl anlatılmak istenen hususu şöyle açabiliriz: Buhârî bu kitabıyla çığır 
açmış, diğerleri onun kitabına göre eserlerini telif etmiş ve temel hadisleri (usûl: asıllar) belirlemede 
onun yolunu izlemiştir. Önemli hadis hafızlarından olan ve Hâkim el-Kebîr olarak tanınan Ebû 
Ahmed Muhammed b. Muhammed en-Neysâbûrî (ö. 378/988) bunu şöyle açıklar: ‘Allah, İmam 
Muhammed b. İsmail (el-Buhârî’ye) merhamet etsin. Asılları telif eden ve insanlara açıklayan odur. 
Ondan sonra bir şey yapan herkes muhakkak onun kitabından almıştır. Meselâ Müslim b. el-Haccâc 
onun kitabının çoğunu kendi kitabına serpiştirmiştir. ‘Zamanının Buhârî’si olarak değerlendirilen 
Dârekutnî (ö. 385/995) de bu durumu şöyle izah eder: ‘Buhârî olmasaydı Müslim böyle bir eser telif 
edemezdi. Zaten o, Buhârî’nin kitabını alıp ona müstahrec yazmış, bazı hadisleri de eklemiştir.” 
Albayrak, Buharî’nin Kaynakları ve Fuat Sezgin, 20-21. 
“Buhârî kendisinden önceki Muvattâ’dan, Müsnedlerden ve Musanneflerden nasıl beslenmişse, 
Müslim, Ebû Dâvûd (ö. 275/889), Nesâî (ö. 303/915 ve Tirmizî (ö. 279/892) de onun Sahîh’inden 
beslenmiştir.” Albayrak, Buharî’nin Kaynakları ve Fuat Sezgin, 21; ayrıca bk. Akbaş, Kitâbü’t-
Tefsir Literatürü, 164-165. 



 

91 
 

 

Kitâbü’t-Tefsir, Ṣaḥîḥ’in 65. bölümüdür.8 İçinde 114 sûreyle ilgili ana başlık 

mahiyetinde “bab” ile bunların alt başlığı şeklinde 381 bab ve 503 rivayet yer 

almaktadır.9 

1- Mushaf tertibi gözetilerek Fâtiha’dan Nâs’a kadar bütün sûreler için “bab 

başlığı” açılmıştır. Farklı genişlik ve muhtevalarda olsa da eserine Kitâbü’t-Tefsir 

bölümü koyma usulü, Buhârî’den sonra câmi‘ türünde eser yazan muhaddislerce 

benimsenmiştir. 

2- Sûrelerin altına, kendisi tarafından belirlenmiş şartlara uygun,10 sahih ve merfû 

hadisler yerleştirilmiştir. Bu hadisler, senedli bir şekildedir. Bazen bir başlık altında 

birden fazla farklı rivayet ve aynı konudaki tekrar hadisler bulunmaktayken bazı 

sûre başlıkları altında hiçbir senedli hadis rivayeti yer almamaktadır. Bu durum, 

eserin on altı yıllık yazımı esnasında önce ana başlıkların atıldığı, sonra ilgili yerlere 

hadislerin eklendiği veya buradan çıkarılıp başka bölümlere taşındığı; bazı 

bölümlerle ilgili yeterli sıhhati taşımayan rivayetlere bilinçli bir şekilde yer 

verilmediği düşüncesinin ortaya atılmasına sebep olmuştur.11 Bu senedli tefsir 

 
8 Müracaat edilen Buhârî neşrinde Kitâbü’t-Tefsir, Ṣaḥîḥ’in 65. bölümde, 1094-1260 sayfaları 
arasında yer almaktadır. Ebû Abdullah Muhammed b. İsmail el-Buhârî, Ṣaḥîḥu’l-Buḫârî el-
Câmi‘u’l-müsnedü’ṣ-ṣaḥîḥu’l-muḫtaṣar min umûri Rasûlillâhi s.a.v. ve sünenihî ve eyyâmih, nşr: 
İzzeddin Dullî, İmâd et-Tayyâr, Yasir Hasan (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle Nâşirûn, 1444/2023). 
9 Akbaş, bu rivayetlerin 514 olduğunu söylemekte ve ilgili bölümün dipnotunda şu detayı 
paylaşmaktadır: “Buhârî 5 sûrede alt bâb oluşturmadan rivayetlere yer vermektedir. Hiç rivayet 
nakletmeden sadece kelime izahına yer verdiği 31 sûre bulunmaktadır. Kalan 77 sûrede, âyetlerle 
ilgili 389 alt bab başlığı oluşturmuştur.” Akbaş, Kitâbü’t-Tefsir Literatürü, 151, 748 nolu dipnot) 
Dullî ve arkadaşlarının tahkik ettiği Buhârî neşrinde, numaralandırılan müsned rivayetler 4474-4977 
rakamları arasında ve 503 adettir. (Buhârî, Ṣaḥîḥ, 1094-1260) 
Ekteki tabloda görüleceği üzere, bazı surelerin içinde hiç bab başlığı açılmamış, bazılarında sadece 
“bab” kelimesi zikredilerek başlıklar konulmuştur. 37 surede, bab başlığı olmadan kelime izahları 
vermekle yetinilmiş, 30 sure içinde ise, hiç müsned rivayet nakledilmemiştir. 
10 “Buhârî’nin Ṣaḥîḥ’e aldığı hadisler için herhangi bir kriter/şart belirleyip belirlemediği tartışma 
konusudur.” diye söze başlayan Albayrak, konuyu farklı açılardan ele almıştır. Tafsilat için bk. 
Albayrak, Buharî’nin Kaynakları ve Fuat Sezgin, 166-176, 157. 
11 “Umumiyetle Buḫârî’nin evvelâ kitabının bablarını meydana getirdiği ve bundan sonra 
hadislerini yerleştirdiği, bazı bablara uygun hadisler bulunmadığı için ileride doldurulmak üzere 
veya şartına göre uygun hadis bulunmadığını göstermek maksadıyla boş bıraktığı iddia edilir. Yüze 
yakın fasıl ve üç bin dört yüzü mütecâviz babı ihtiva eden bir kitap için böyle bir şemayı önceden 

 

 



 

92 
 

 

rivayetleri arasında mevkuf ve maktu rivayetler de vardır. Ancak bu rivayetler, 

merfû rivayetle alakalı olarak bulunmaktadır.12 

3- Bazı âyet-i kerimeler ile ilgili hadis rivayetleri, Ṣaḥîḥ’in başka 

kitapları/bölümleri arasında da zikredilmiştir. Nitekim eserin tamamında yer alan 

tefsirlere dair rivayetler müstakil çalışmalara konu olmuştur.13 Dolayısıyla âyetler 

hakkında ilgili rivayetleri bir araya getirmek için eserin tamamının gözden 

geçirilmesi gerekmektedir. Başka bir ifadeyle, Buhârî’nin Ṣaḥîḥ’indeki tefsir 

rivayetleri, sadece Kitâbü’t-Tefsir bölümünden ibaret değildir. 

4- Buhârî, bab başlıklarında kendisinden önceki dönem muhaddisleriyle benzerlik 

taşısa da onun kendine has bir “bab başlığı” belirleme tarzı vardır.14 Bu durum, 

 
hazırlamanın maddeten imkansızlığından başka, Ṣaḥîḥ’in hususiyetlerinin bütün hâlindeki 
mülâhazasının neticesiyle aslâ bağdaşmayacak olan bu iddianın, Goldziher tarafından da kolaylıkla 
benimsendiği görülmektedir.” Sezgin, Buhârî’nin Kaynakları, 105. 
“Buhârî’nin bazı babları ve beraberindeki açıklamaları önceden belirlediği, alttaki hadisleri ise 
sonradan yerleştirdiği anlaşılmaktadır. Çünkü kimi zaman terâcim kısmında ‘bu babda şu hadis 
vardır’ demekte, ama altında naklettiği hadisler arasında o rivayet de bulunmaktadır. Belki de 
kendisi için hatırlatıcı bir not gibi duran bu ifadelerin çoğunu metne son şeklini verirken kaldırmış 
ama bir kısmını unutmuştur. Yahut bu tür notlar zaten bu kadardı; ama bir kısmında ilgili rivayeti 
sonradan yerleştirmiş, (…) diğer bir kısmında ise farklı bir tarik bulunmadığından mezkur rivayeti 
ayrıca zikretmemiştir.” Albayrak, Buharî’nin Kaynakları ve Fuat Sezgin, 67-68. 
12 “Örneğin, Hz. Musa ile Hızır kıssasının anlatıldığı merfû rivayetin ardından İbn Abbas’ın kıraati 
nakledilmektedir. Sahabeden isnadlı bir şekilde nakledilen ve merfû rivayetle alakası bulunmayan 
rivayetler ise, çoğunlukla esbâb-ı nüzule dairdir. Buhârî, sahâbenin âyetlerin iniş sebebine dair 
rivayetlerini hükmen merfû saymaktadır. Sahâbe sonrasındaki nesillerin görüşleri ise (merfû rivayet 
ile alakalı olarak zikredilmediğinde) çoğunluğu lügavî izahlardan oluşan isnadsız rivayetlerdir. 
Dolayısıyla Buhârî, merfû rivayetler ve hükmen merfû saydığı rivayetler çerçevesinde oluşturduğu 
Tefsir bölümünde, merfû rivayetlerle ilişkili mevkûf ve maktû rivayetler ile lügavî izahlara yer 
vererek Tefsir bölümünü zenginleştirmiştir.” Akbaş, Kitâbü’t-Tefsir Literatürü, 152. 
Buhârî’nin bablarla ilgili yaptığı yeniliklere işaret eden Albayrak; onun merfû/müsned hadisler 
dışında rivayette bulunmadığını, sahâbe ve sonrasındakilerin görüşlerini ise sadece bilgi olarak 
aktardığını; bab başlıklarını belirlerken merfû hadisleri dikkate aldığını söylemiştir. bk. Albayrak, 
Buharî’nin Kaynakları ve Fuat Sezgin, 54-55. 
13 Akbaş, Kitâbü’t-Tefsir Literatürü, 150; Burhan Sümertaş, Tefsir Kaynağı Olarak Buhârî’nin el-
Câmiu’s-Sahîh’i (İzmir: Tibyan Yayıncılık, 2015); İbrahim Ebû Şeneb, Câmi‘u tefsîri’l-Buḫârî fî 
Ṣahîḥih, thk: Muhammed Seyrî, I-III, (Beyrut: el-Mektebü’l-İslâmî, 1442/2020). 
14 “Buhârî, câmi‘ türünde telif ettiği eserinde kitâb ve bâb sistemi ile rivayetlere yer vermektedir. 
Fıkhî istinbata önem veren Buhârî, bâb başlıkları ile hadislerin ihtiva ettiği hükümlere işaret etmiştir. 
Bu yüzden ‘Buhârî’nin fıkhı, bâb başlıklarındadır’ denilmiştir. Bâb başlıkları ve ardından yaptığı 
açıklamalar kısmında kimi zaman eserinin şartlarına uymayan rivayetlerin manasını nakletmektedir. 

 

 



 

93 
 

 

Kitâbü’t-Tefsir bölümünde de dikkat çekmektedir. O, ana bab başlıklarında sûre 

adlarını genellikle kabul gören isimleriyle zikretmiş olmakla birlikte, bazen farklı 

isimler tercih etmiş, bazen de sûrelerin ilk âyetini “bab” kelimesinden sonra 

eklemiştir.15 

5- Sûre adının anıldığı bab başlığından sonra (terâcim),16 o sûrede geçen bazı 

kelimeler ile ilgili filolojik bilgiler verilmiştir.17 Bu bilgiler, bazen kelimenin kök 

harflerinin neler olduğu, bazen müfret ve cemîsi, müteradifi, Kur’ân-ı Kerîm’deki 

farklı kullanım şekilleri, başka lehçelerdeki ve cahiliyedeki anlamları gibi 

 
Bâb başlıklarında âyet ve hadisler ile sahâbe ve tâbiîn görüşlerine yer veren Buhârî, ihtilaflı 
konularda ‘bâbu mâ yüzkerü fî…’ ifadesiyle tartışmalara değinmekte, bazı yerlerde ise bâb başlığını 
soru şeklinde oluşturarak konu hakkında çeşitli rivayetler bulunduğuna işaret etmektedir.” Akbaş, 
Kitâbü’t-Tefsir Literatürü, 148; ayrıca bk. Albayrak, Buharî’nin Kaynakları ve Fuat Sezgin, 75, 157. 
“Fuad Sezgin, Buhârî’nin babları tasnif işinde kendinden önceki yazılı kaynaklara tâbî olduğunu 
ısrarla savunur. Kanaatimizce bu iddia onun bu kitaptaki en büyük yanılgısıdır.” cümleleriyle bu 
bahsi açan Albayrak, Sezgin’in bu tür karşılaştırmalarda yetersiz kalışını, Buhârî öncesine ait pek 
çok kaynağın 1956 yılında neşredilmemiş olmasına bağlamaktadır. Albayrak, Buharî’nin 
Kaynakları ve Fuat Sezgin, 53. Buhârî’nin bab tasnifindeki farkı ve öncelikleri hakkındaki tafsilat 
için bk. Albayrak, Buharî’nin Kaynakları ve Fuat Sezgin, 54-75. 
15 Bab başlıklarında sûrelerin isimlendirilişi ile ilgili farkları, ekteki tabloda görmek mümkündür. 
16 “Buhârî’nin bab başlıklarına ve sonrasındaki açıklamalarına terâcim denir ve Buhârî’yi doğru 
anlamanın ön şartlarından biri de kitabının terâcim kısmının farkını kavramaktır. O, kitabının bu 
kısımlarında gerek Hz. Peygamber’den (merfû) gerekse sahâbe ve sonraki âlimlerden (mevkûf ve 
maktû) nakledilen birçok rivayet ve bilgiye yer verir. Büyük bir çoğunluğu senedsiz (muallak) olan 
bu tür rivayetler bazen bab başlığını belirtmek, başlıktan sonra açıklama kısımlarında 
zikredildiğinde ise sahâbîlerin ve sonraki âlimlerin meseleye bakışını göstermek veya ihtilafı 
aksettirmek yahut da farklı görüşte olanlara cevap vermek için nakledilmiştir. Buhârî’nin buradaki 
amacı kesinlikle ‘hadis rivayet etmek’ değildir. Buna göre ‘Buhârî’nin rivayet ettiği hadisler’ 
ifadesinin içerisine terâcimdeki bu tür nakilleri de dâhil etmek önemli bir usul hatasıdır.” Albayrak, 
Buharî’nin Kaynakları ve Fuat Sezgin,79-80, ayrıca bk. 62. 
17 İbn Hacer, Buhârî’nin Ṣaḥîḥ’te “bab başlıklarının devamında (teracim) senedsiz olarak zikrettiği 
nakiller” ile “hadislerden sonra yine senedsiz olarak belirttiği tariklerin (mütâbaat) senedli olarak 
bulunduğu muhtemel kaynakları tespit etmeye çalışmıştır. Onun verdiği bu kaynakların günümüze 
ulaşmış şekillerinin vurgulandığı liste için bk. Albayrak, Buharî’nin Kaynakları ve Fuat Sezgin, 23-
24. 



 

94 
 

 

çeşitlenmektedir.18 Nadir de olsa âyet-i kerîme19 ve şiirle istişhadda da 

bulunmuştur.20 Sûrenin başından itibaren birçok âyette geçen kelimeler ile ilgili 

bilgi, daha ilk bab başlığı konulmadan verildiği gibi, bazen babların arasında da bu 

tür “ek bilgilere”21 rastlanmaktadır. Bilhassa Yahya b. Ziyad el-Ferrâ (ö. 207/822) 

ile Ebû Ubeyde Ma‘mer b. Müsennâ’dan (ö. 209/824?) nakledildiği tespit edilen22 

bu tür filolojik izahlar, Buhârî’nin diğer hadis eserlerinde23 yer almayan orijinal 

 
18 Gerek ravili gerekse ravi zikredilmeden verilen izahlarda, zaman zaman sûrelerin isimlerine 
(“Tefsîru Sûre (1)”, 1), kelimelerin müteradiflerine/eş anlamlarına veya açıklamasına (“Tefsîru Sûre 
(1)”, 1; “Tefsîru Sûre (2)”, 2, 4, 9, 10, 19, 20, 21, 23, 28, 31, 36, 41, 44, 46, 49, 55; “Tefsîru Sûre 
(3)”, 1, 10, 12, 14; “Tefsîru Sûre (4)”, 6, 7, 8, 9, 10, 14, 15, 17, 24, 25; “Tefsîru Sûre (5)”, 1, 2, 3, 
10; “Tefsîru Sûre (18)”, 4; “Tefsîru Sûre (43)”; “Tefsîru Sûre (77)”, 3; müsta‘rab kelime tahlillerine 
(“Tefsîru Sûre (2)”, 6); iştikak ve kalıp (“Tefsîru Sûre (3)”, 3; “Tefsîru Sûre (5)”, 13); müfret-cemi 
(“Tefsîru Sûre (2)”, 10, 20, 22; müzekker ve müennes (“Tefsîru Sûre (3)”, 10; “Tefsîru Sûre (20)”; 
gramer (sarf-nahiv) bilgilerine (“Tefsîru Sûre (5)”, 13; “Tefsîru Sûre (18)”, 1; “Tefsîru Sûre (33)”, 
8); fıkhî bilgilere (Buhârî, “Tefsîru Sûre (2)”, 25, 41, 44, 49, 50, 51; “Tefsîru Sûre (65)”, 1, 2; 
ravilerle ilgili ek bilgiye (“Tefsîru Sûre (2)”, 26), lehçe-kabile kullanım farklarına (“Tefsîru Sûre 
(6)”, 8; “Tefsîru Sûre (24)”, teracimde), câhiliye dönemi kullanıma (“Tefsîru Sûre (17)”, 4) yer 
verilmiştir. Burada verilen atıflar misal kabilinden olup kelime anlamları gibi bazı örnekler için 
yüzlerce atıfta bulunmak mümkündür. 
19 bk. Buhârî, “Tefsîru Sûre (1)”, 1; “Tefsîru Sûre (2)”, 1, 48; “Tefsîru Sûre (3)”, 1, 12; “Tefsîru 
Sûre (4)”, 25; “Tefsîru Sûre (5)”, 3, 13; “Tefsîru Sûre (7)”; “Tefsîru Sûre (9)”, 16, 19; “Tefsîru Sûre 
(11)”, 1; “Tefsîru Sûre (25)”, 3 vb. 
20 bk. Buhârî, “Tefsîru Sûre (9)”, bab öncesi teracimde; “Tefsîru Sûre (11)”, 2; “Tefsîru Sûre (24)”, 
9-10; “Tefsîru Sûre (40)” teracim kısmı. 
21 Bunlar, hem Buhârî’nin Kur’ân kelimelerine olan merak ve hâkimiyetini göstermekte, hem de 
âyetlerin anlaşılmasına ek katkı sunmaktadır. Bu ek bilgileri göz önünde bulundurarak Buhârî’nin 
eserini tasnif ederken “gözettiği” şartların ihlal edildiği düşüncesi doğru değildir. Zira bu 
“söylenmemiş/kayda alınmamış” şartlar, bu tür ek bilgiler için değil, isnadlı şekilde zikredilen hadis 
rivayetleri içindir. Tafsilat için bk. Albayrak, Buharî’nin Kaynakları ve Fuat Sezgin, 113-143, 157 
22 “Tefsir ilminde garîbü’l-Kur’ân denilen ‘Kur’an kelimelerinin kısa izahı’ şeklindeki açıklamalar 
Sahîh’in en çok ‘Tefsir’, sonra da ‘Ehâdîsü’l-enbiyâ’ bölümlerinde bulunur. Bununla birlikte Buhârî 
kitabı boyunca bu tür izahlara yer vermiştir. İbn Hacer, ilk bakışta ‘Buhârî’nin yaptığı’ zannedilen 
bu tür tefsirlerin aslında birer nakilden ibaret olduğunu ve bunların çoğunu Ebû Ubeyde’nin 
Mecâzü’l-Kur’ân’ından, bir kısmının da Ferrâ’nın (ö. 207/822) Meâni’l-Kur’ân’ından aktarıldığını 
netleştirmiştir.” Albayrak, Buharî’nin Kaynakları ve Fuat Sezgin, 113-114, 157, 158-161. 
Meselenin tafsilatı, Sezgin’in bu konudaki açıklamaları ve tartışmalar için bk. Albayrak, Buharî’nin 
Kaynakları ve Fuat Sezgin, 114-143, Sezgin, Buhârî’nin Kaynakları, 151-184. 
Sezgin, kitabının sonlarına doğru III. ve IV. Lâhika başlığını atarak ilk lâhikada Buhârî’nin Ebû 
Ubeyde’nin Mecâzü’l-Kur’ân’ından (Sezgin, Buhârî’nin Kaynakları, 329-356), sonraki lahikada da 
Ferrâ’ın Meâni’l-Kur’ân’ından yaptığı iktibasları (Sezgin, Buhârî’nin Kaynakları, 357-362) 
nakletmiştir. 
23 Albayrak, sadece muhaddisler arasında değil, rivayet tarzında yazılmış tefsirlerde bile bu yönün 
ihmal edildiğini ifade etmektedir: “Daha öncekilerin yapmadığı bir şeyi yaparak tefsiri olan 
dilcilerden de nakilde bulunmuş, ama bunu rivayet şeklinde ve isim vererek değil, terâcimde ve 

 

 



 

95 
 

 

yönüdür. Buhârî’nin eserindeki filolojik tahlillere geniş şekilde yer vermesi, ilgili 

müelliflere “taklide varan bir hayranlığından” ziyade Kur’ân tefsirine yönelik arzu 

ve ilgisinin işareti kabul edilmelidir.24 

Buhârî, eserin diğer bölümlerinde hadisteki “garib” kelimeleri anlamak için 

“garîbü’l-Kur’ân” eserlerine müracaat etmişken, Kitâbü’t-Tefsir bölümünde 

Kur’ân-ı Kerîm’deki garip lafızları izah etmek için ilgili literatüre başvurmuştur.25 

O, bu bablar içinde farklı eserlerden derlediği ek bilgilerle, âyetin anlaşılmasına 

yönelik kendi bakışını ihsas eden “dirayet tefsiri” yaparken,26 ilgili hadis 

rivayetlerini de nakletmiş olmasıyla “rivayet tefsiri”nde bulunmaktadır. Başka bir 

ifadeyle, o, tefsir rivayetleri ve âyetlerle ilgili lugavî bilgiler aracılığıyla eserinin 

sınırlarını genişletmiştir.27 

O, -sahih veya zayıf olmasına bakmaksızın- bütün rivayetleri peş peşe nakleden 

rivayet tefsirlerinden, “sahih ve müsned rivayetleri” seçmesi ile ayrılmış; bahsi 

 
bazen de hadis sonlarında yorum olarak zikretmiştir. Onlardan naklettiği yorumlar içerisinde daha 
çok garîbü’l-Kur’ân tarzı tefsirler olmakla beraber, gelişmekte olan dil ve sözlük bilgileri de 
bulunmaktadır. Buhârî öncesinde ele alınmayan bu husus Ehl-i hadîs içerisinde en ayrıntılı rivayet 
tefsiri yazmış olan İbn Ebî Hâtim’in (ö. 327/938) dahi ihmal ettiği bir noktadır.” Albayrak, 
Buharî’nin Kaynakları ve Fuat Sezgin, 160. 
24 Sezgin, Buhârî’nin bilhassa Kitâbü’t-Tefsir’de, garîbü’l-Kur’ân’a ağırlık vermesinin sebebini 
şöyle izah eder: “Bütün bu misallerden sonra, Buḫârî’nin Ebû Ubeyde ile olan münasebetini, ona 
karşı duymuş olduğu ve şârihlerin de zaman zaman ifade etmiş olduğu veçhile, taklide varan bir 
hayranlık ile ifade edebiliriz.” Sezgin, Buhârî’nin Kaynakları, 176. “Buḫârî, Peygamber’in hadis ve 
sünnetlerini içine alan muhtasar bir kitap meydana getirmek şeklindeki gayesinin dışına çıkarak 
filolojik eserlerin cazibesine kapılmıştır.” Sezgin, Buhârî’nin Kaynakları, 177. 
Onun bu iddiasını ele alan Albayrak, meseleyi farklı bir açıdan tahlil etmiştir: 
“Buhârî Kur’ân kelimelerinin izahına özel bir ilgi duymakta ve kitabının farklı yerlerinde bu tür 
izahları, asıl konuyla doğrudan ilgisi olsun veya olmasın nakletmektedir. Bunun İbn Abbas (ö. 
68/687-8) ve Mücâhid veya Ebû Ubeyde ve Ferrâ ile ilgili kısmı ise bir güven ve tercih meselesidir. 
Yani Buhârî bu isimlere diğerlerinden daha fazla güvenmektedir.” Albayrak, Buharî’nin Kaynakları 
ve Fuat Sezgin, 122 
“…Bu meselenin ‘bir dilciye duyulan hayranlık’ ile ilgisi bulunmamaktadır. Açıktır ki, Sezgin’in 
‘hayranlık’ demeyi tercih ettiği ‘arzu ve ilgi’ tamamıyla Kur’ân tefsirine yöneliktir.” Albayrak, 
Buharî’nin Kaynakları ve Fuat Sezgin, 141; ayrıca bk. Akbaş, Kitâbü’t-Tefsir Literatürü,154-155. 
25 bk. Albayrak, Buharî’nin Kaynakları ve Fuat Sezgin, 141; Akbaş, Kitâbü’t-Tefsir Literatürü, 
154-155. 
26 bk. Akbaş, Kitâbü’t-Tefsir Literatürü, 161, 164. 
27 Akbaş, Kitâbü’t-Tefsir Literatürü, 161. Buhârî’nin bilhassa Kitâbü’t-Tefsir bölümünde 
dilcilerden “geniş şekilde”, “kitabının yazılış maksadını aşan iktibaslar yapması” ve “bu bilgilerdeki 
farklılıklar/yanlışlıklar” Sezgin tarafından tenkid konusu olmuş, onun görüş ve iddialarına da 
cevaplar verilmiştir. Tafsilat için bk. Albayrak, Buharî’nin Kaynakları ve Fuat Sezgin, 162-166. 



 

96 
 

 

geçen dirayet vasıflarıyla da hadis musannifleri arasında farklı bir konuma 

yerleşmiştir. 

Gerek Ṣaḥîh’in tamamında ve gerekse Kitabü’t-Tefsir bölümünde âyetleri bazen 

parça bazen de bütün şekliyle bab başlıklarında ve rivayet metinleri içinde 

kullanmış; bazı rivayetleri farklı tarzlarda tekrarlamış, muallak rivayet ile 

lugavî/filolojik izahlara yer vermiş, böylece âyetler ile hadisler arasında bir insicam 

ve bütünlük ortaya koymaya çalışmıştır.28 

6- Teracim ve bablar içindeki açıklamalarda, sened zinciri bulunmaksızın “İbn 

Abbas dedi ki” gibi başlayan tefsir rivayetlerine (muallak rivayetler)29 de yer 

verilmiştir. Bu rivayetler, bazen sahabîlerden bazen tâbiûn ve tebe-i tâbiûn 

neslinden aktarılmıştır.30 

 
28 Akbaş, Kitâbü’t-Tefsir Literatürü, 150; ayrıca bk. Cemal Ağırman, “Hadis Kaynaklarını Okuma 
Yöntemi ve Musanniflerin Dili”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 10/2 (2006), 
64-65. 
29 “Buhârî, Sahîh’inde ‘haddesenâ’ ve ‘ahberanâ’ lafızlarıyla aktardığı çoğu rivayetin haricinde 
‘kâle’ gibi lafızlarla gerek hocalarından gerekse doğrudan daha üstteki isimlerden merfû, mevkûf ve 
maktû birçok rivayet zikretmiştir. Senedi tam olmayan bu tür rivayetlere muallak ismi verilir. (…) 
Buhârî muallak rivayetleri terâcim, mütâbaat ve hadislerin aktarıldığı asıl bölüm olmak üzere üç 
farklı alanda kullanmıştır. Hadislerin aktarıldığı kısımda bulunan muallaklar ile diğer iki bölümde 
bulunan muallaklar birbirinden farklı olmasına rağmen Sahîh’le ilgili yorumlarda bu farka dikkat 
edilmemiş olması önemli bir kusurdur ve muallaklar konusunu tam olarak anlamayı 
engellemektedir.” Albayrak, Buharî’nin Kaynakları ve Fuat Sezgin, 79. 
30 “Buhârî’nin eserinde (mevkûf, maktû hâriç) 1341 tane muallak rivayet bulunmaktadır. Bu 
rivayetlerin 160’ı hariç tamamının senedlerini, eserin farklı yerlerinde muttasıl olarak nakletmiştir. 
İbn Hacer, Tağliku’t-ta‘lik isimli eserinde bu muallak rivayetlerin senedlerini tespit ederek bir araya 
getirmiş, Buhârî’nin eserinin farklı yerlerinde isnadına yer verdiği rivayetler dışında kalan 160 
rivayetin isnadını tespit etmiştir.” Akbaş, Kitâbü’t-Tefsir Literatürü, 148. 
Albayrak’a göre, Ṣaḥîh’te dikkate alınması gereken muallak rivayet sayısı 136’dır. Bunların 
birçoğu, bir hadisin farklı tariki konumunda olup 29 hadisin tam senedli (mevsûl) hâli yoktur. Ancak 
benzer metni (şâhid) olan 10 rivayet, başka sahabîler tarafından mevsûl olarak nakledilmiştir. Netice 
itibariyle sadece 19’unun Ṣaḥîḥ’te tam isnadı bulunmamaktadır. Tafsilat için bk. Albayrak, 
Buharî’nin Kaynakları ve Fuat Sezgin, 95; Akbaş, Kitâbü’t-Tefsir Literatürü, 149. 
Bu muallak rivayetlerin bir kısmı Buhârî’nin Ṣaḥîḥ’inin farklı bölümlerinde ya da Edebü’l-müfred 
gibi diğer eserlerinde isnad zinciri ile yer almaktadır. Diğer hadis ve tefsir kitaplarında sened 
zincirlerine ulaşılması mümkün olan bu rivayetleri, Buhârî, isnadındaki çeşitli zayıflıklar sebebiyle 
“sahih” kriterlerine uygun bulmadığı için Ṣahîh’ine almamıştır. Tafsilat ve örnekler için bk. 
Albayrak, Buharî’nin Kaynakları ve Fuat Sezgin, 80-97, 108-109; Sezgin’in bu husustaki 
görüşlerini tenkid ettiği bölüm için de bk. 98-109. 



 

97 
 

 

Bazı bablarda önceki31 -bazen de sonradan gelen-32 senedli rivayeti destekler 

mahiyette “mütâbaat” türünden rivayetler zikredilmiş; bu rivayetler bazen sadece 

farklılaşan senedi vermek, bazen de metin kısmındaki ufak tefek farklara işaret 

edilmek suretiyle nakledilmiştir.33 

7- Buhârî, üç yüzün üzerinde hocasından istifa ederek Ṣaḥîḥ’ini hazırlamıştır. Bu 

hocalarından bir kısmının kendi tasnif ettikleri Kitâbü’t-Tefsir adlı eserleri vardır.34 

Buhârî’nin gerek senedli gerekse senedsiz olarak naklettiği rivayetlerde bazı isimler 

ön plana çıkarken bazı müfessirler/râvîler ise ciddi bir süzgeçten geçirilerek 

 
31 Genelde muttasıl/mevsul rivayet nakledilmiş, ardından mutâbaat rivayetleri nakledilmiştir. bk. 
“Tefsîru Sûre (60)”, 1; “Tefsîru Sûre (63)”, 3; “Tefsîru Sûre (77)”, 1, “Tefsîru Sûre (92)”, 3; vb. 
32 Bazen de önce mutâbaat rivayetleri sıralanmış, sonrasında senedli hâli gelmiştir. bk. “Tefsîru 
Sûre (84)”, 1. 
33 “Birçok hadisin sonunda yer verilen mütâbaat ifadeleri, o hadisle ilgili diğer tarikleri belirtme 
amacı matuftur. Buhârî hadislerin sonundaki bu tarikleri daha çok sened ve metindeki farklılıkları 
göstermek veya râvînin tek kalmadığını ya da ilgili rivayetin başka sahâbîler tarafından da 
nakledildiğini açıklamak için zikreder. Buhârî’nin burada da ‘hadis rivayet etmek’ gibi bir amacı 
yoktur. (…) Kitabında bir hadisin farklı tariklerini başka yerlerde çokça tekrar eden Buhârî, bu 
sebeple olsa gerek, mütâbaat kısmını olabildiğince kısa tutar ve bu rivayetlere muallak olarak yer 
verir.” Albayrak, Buharî’nin Kaynakları ve Fuat Sezgin, 85. 
34 bk. Akbaş, Kitâbü’t-Tefsir Literatürü, 157. 



 

98 
 

 

dışarıda tutulmuştur.35 Bu sebeple Buhârî’nin kimlerin, hangi rivayetlerini kabul 

ettiği kadar kimlerin rivayetlerini de kabul için yeterli görmediği önemlidir.36 

 
35 Sezgin, Buhârî’nin isnadsız şekilde naklettiği rivayetleri üç grupta toplayarak şu rakamları 
vermiştir: 
“I. Sahabeden isnadsız gelen filolojik izahlar: ‘Umer b. el-Ḫaṭṭâb (öl. 23) 3, ‘Abdullâh b. Mes‘ûd 
(öl. 32) 2, Ebû Mûsâ el-Eş‘arî (öl. 44) 1, ‘Abdullah b. Zubeyr (öl. 73) 1; ‘Abdullah b. ‘Abbas (öl. 
69) 187. 
II. Tâbiînden isnadsız gelen filolojik izahlar: Mucâhid (öl. 103) 144, ‘İkrime (öl. 105) 12, Sa‘îd b. 
Cubeyr (öl. 94) 10, Ebu’l-Âliye (Refî‘ b. Mihrân) (öl. 90) 9, el-Ḥasen el-Baṣrî (öl. 121) 12, Ḳatâde 
(öl. 117) 16, Sa‘îd b. el-Müseyyeb (öl. 95) 2, İbrâhîm en-Neḫa‘î (ö. 95) 2, Ebû Vâ’il (Şaḳîḳ b. 
Seleme) (öl. 85) 1, er-Rebî‘ b. Huşeym (öl. 63) 1, ‘Alḳame (öl. 102) 1, ‘Alî b. el-Huseyn (öl. 94) 1; 
‘Aṭâ’ (öl. 104) 1, Ebû Meysere (‘Amr b. Şuraḥbîl) (öl. 63) 1, ‘Ubeyd b. ‘Umeyr (öl. 68) 1. 
III. Tâbiînden sonra gelenlerden alınan isnadsız izahlar: Sufyân es-Sevrî (öl. 161) 1, Sufyân b. 
‘Uyeyne (öl. 198) 10.” Sezgin, Buhârî’nin Kaynakları, 148. 
Kitâbü’t-tefsirde “isnadlı rivayetlerde” öne çıkan isimler ve naklettikleri rivayet sayısı ile ilgili 
yapılan şu tespiti nakletmek de mümkündür: 
Sahabeden: İbn Abbas (102), Âişe (61), Ebû Hüreyre (61), Buhârî’nin 45 farklı senedle, başka bir 
tanıtıcı bilgi vermeden naklettiği şahısların ortak adı olarak “Abdullah” (45), Enes b. Mâlik (33), 
Abdullah b. Ömer (33), Câbir b. Abdullah (18), Berâ’ b. Âzib (13), Ömer b. Hattâb (12), İbn Mes‘ûd 
(12), Ali b. Ebû Tâlib (9), Ebû Sa‘id el-Hudrî (9), Ebû Sa‘id el-Hudrî (9), Zeyd b. Erkam (7), Sehl 
b. Sa‘d (4), Abdullah b. Zübeyr (4), Zeyd b. Sâbit (4), Ka‘b b. Mâlik (4), Ebû Zer (4), Habbâb (4), 
Ebu’d-Derdâ (3), Ebû Sa‘id el-Mu‘allâ (3), Huzeyfe (3), Übey b. Ka‘b (3), Abdullah b. Mugaffel el-
Müzenî (3), Sa‘id b. Zeyd (2), Adiyy b. Hâtim (2), Sâlim, babasından (2), Sa‘îd b. Müseyyeb, 
babasından (2), Ümmü Rûmân (2), Ebû Mes‘ud el-Ensârî (2), Ka‘b b. Ucre (2), Cübeyr b. Mut‘im, 
babasından (2), Ebû Bekir b. Abdullah b. Kays, babasından (2), İmran b. Husayn (1), Ma‘kıl b. 
Yesâr (1), Osman b. Affan (1), Abdullah b. Ebû Evfâ (1), Ebû Süfyan (1), Ebû Talha (1), Üsame b. 
Zeyd (1), Zübeyr b. Avvâm (1), Mikdad (1), Ebû Bekre (1), Ebû Bekr (1), Semûre b. Cündeb (1), 
Ebû Mûsa el-Eş‘arî (1), Mus‘ab’ın babası (Sa‘d b. Ebû Vakkâs) (1), Amr b. Âs (1), Saffan b. Ya‘lâ, 
babasından (1), Mugîre b. Şu‘be (1), Abdullah b. Amr b. Âs (1), Sâbit b. Dahhâk (1), Sehl b. Huneyf 
(1), Cerîr b. Abdullah (1), Ümmü Seleme (1), Ümmü Atıyye (1), Ubâde b. Sâmit (1), Ebû Seleme 
(1), Hârise b. Vehb el-Huzâ‘î (1), Abdullah b. Zem‘a (1), Cündeb b. Süfyan (1), Cündeb el-Becelî 
(1), Seleme (1); 
Tâbiîn ve sonrası râvilerden: Mücâhid (2), Atâ’ (1), Hasan (1), İbn Ebû Müleyke (1), Abdurrahman 
b. Ebû Leylâ (1), Kuteybe (1). 
Feżâilü’l-Kur’ân bölümünde “isnadlı” râvîler ve rivayet sayıları şöyledir: 
Sahabeden: Buhârî’nin 10 farklı senedle, başka bir tanıtıcı bilgi vermeden naklettiği şahısların ortak 
adı olarak “Abdullah” (10), Âişe (8), Ebû Hüreyre (7), Enes b. Mâlik (7), İbn Abbas (6), İbn Mes‘ûd 
(6), Ebû Sa‘id el-Hudrî (4), Abdullah b. Ömer (4), Ebû Sa‘id el-Hudrî (4), Ebû Mûsa el-Eş‘arî (4), 
Ömer b. Hattâb (3), Berâ’ b. Âzib (3), Sehl b. Sa‘d (2), Zeyd b. Sâbit (2), Abdullah b. Amr b. Âs 
(2), Osman b. Affan (2), Abdullah b. Mugaffel el-Müzenî (2), Cündeb b. Abdullah (2), Ali b. Ebû 
Tâlib (1), Ebû Sa‘id el-Mu‘allâ (1), Abdullah b. Ebû Evfâ (1), Ebû Mes‘ud el-Ensârî (1), Cündeb b. 
Süfyan (1), Ya’lâ (1), Fâtıma (1), Katâde b. Nûman (1), Üseyd b. Hudayr (1); 
Tâbiîn ve sonrası râvilerden: Sa‘id b. Cübeyr (1), İbn Şübrüme (1). 
36 Akbaş, şöyle bir örnek verir: “…Buharî saydığımız isimlerden tâbiîn neslinden Mücâhid’e itibar 
ederken, onun kadar şöhretli olan Katâde’ye karşı ihtiyatlı davranmış ve onun az sayıda lügavî 
izahına yer vermiştir. Bu durum, Katâde’nin kaynaklarının belirsiz oluşuyla yorumlanmıştır. Cerh-
ta‘dil konusundaki görüşlerine itibar edilen Buhârî, ilk dönem Kitâbü’t-Tefsir müellifi veya tefsire 
dair görüşleriyle şöhret bulan isimlerden bir kısmını tenkid etmiş ve eserinde rivayetlerine veya 
görüşlerine yer vermemiştir.” Akbaş, Kitâbü’t-Tefsir Literatürü, 158; ayrıca bk. Albayrak, 
Buharî’nin Kaynakları ve Fuat Sezgin, 93. 



 

99 
 

 

Buhârî, bu hususta başka bir sahih musannifi Müslim’in şartlarından daha katı 

birtakım kriterler belirlediği için, onun yer vermediği bazı tefsir rivayetleri 

Müslim’de ve diğer sünen sahiplerinin eserlerinde bulunmaktadır.37 Bu, Buhârî’nin 

bu hadisleri “görmediğinden” değil, onları Ṣaḥîḥ’ine “uygun bulmadığı için”dir. Bu 

konuyu tamamlar nitelikte, “Buhârî’nin hacmini daha fazla büyütmemek için bazı 

sahih rivayetleri eserine almaması”, yani “Ṣaḥîḥ’te zikrettiklerinden başka sahih 

rivayetlerin bulunması” hususu, aynı konu hakkında başka sahabîlerden ve başka 

tariklerle gelen rivayetler hakkındadır. Herhangi bir konuda hiç sahih hadis rivayet 

etmemişse, o konuda belli kriterlere sahip sahih hadis yok demektir. Aksi halde aslı 

2.500 civarında rivayetten ibaret olan eserini, tekrarlarla beraber 7.000 hadise 

çıkarmasını izah etmek zordur.38 

8- Buhârî, Kitâbü’t-Tefsir bölümünde 1514 civarında, Ṣaḥîh’in tamamında ise 

Kur’ân-ı Kerîm’deki âyetlerin yarısına yakın âyet-i kerimeyi açıklayacak şekilde 

ek bilgi, açıklama ve rivayet nakletmiştir.39 Bu sebeple onun sadece bir hadis kitabı 

 
37 “Buhârî ve Müslim’in çoğu zaman beraberce, bazen de tek olarak kimi hadisleri nakletmemeleri 
ve bazı isimlerin rivayetlerini hiç zikretmemeleri, ‘hadis seçiminde bir kıstaslarının olduğunu’ 
gösterir.” Albayrak, Buharî’nin Kaynakları ve Fuat Sezgin, 171. 
“Hâsılı, Buhârî’nin yüksek tuttuğu şartları Müslim daha alt bir seviyeye indirmiş ve onun farklı 
gerekçelerle nakletmediği birçok hadise kitabında yer vermiş, diğer muhaddisler ise hem çıtayı iyice 
düşürmüşler hem de ‘reyden daha iyidir’ diyerek zayıf hadislerin naklinde bile sorun 
görmemişlerdir.” Albayrak, Buharî’nin Kaynakları ve Fuat Sezgin, 173. 
38 Tafsilat ve örnekler için bk. Albayrak, Buharî’nin Kaynakları ve Fuat Sezgin, 173-174. Albayrak, 
başka bir yerde tekrarlar ile ilgili şu rakamları vermektedir: “Buhârî 2.500 kadar hadisi, tekrarlarıyla 
7000 küsur rivayet olarak aktarmıştır. Bunlardan bazıları 20 kereden fazla tekrarlanmıştır. Farklı 
senedlerle yapmış olduğu bu binlerce tekrar içerisinden benim tespitime göre sadece 200 rivayeti 
aynen tekrarlamıştır. Aslında aynı senedi tekrarladığı hadis sayısı 500’e yakındır. Ama Buhârî ya 
ikinci bir sened ekleyerek ya da metni kısaltarak 300 kadar rivayeti ‘aynen tekrar’ olmaktan 
çıkarmaya çalışmıştır. Bu rakamlar ve onun yukarıda nakledilen ifadeleri, hadisleri aynen tekrar 
etmemek için bir plan yaptığı ama 200 kadarını gözden kaçırdığı anlamına gelir. Peş peşe gelen 
bablarda yaptığı hadis tekrarlarında ise ‘aynen tekrar’ vâkî değildir.” Albayrak, Buharî’nin 
Kaynakları ve Fuat Sezgin, 68. 
39 “Tespit edilebildiği kadarıyla Buhârî burada 1514 âyet kaydetmektedir. Bu da Kur’ân’ın %24, 
27’sine tekabül etmektedir. (Bu hesaplamada Kur’ân’ın Diyanet İşleri Başkanlığı tarafından 
hazırlanan baskısı esas alınarak toplam âyet sayısı 6236 olarak kabul edilmiştir.) Bu rakam müellif 
tarafından bâb hâline getirilen âyetlerin ve bâbın içerisinde bu âyetleri müteakip kaydedilen diğer 
âyetlerin toplamıdır. Bâblarda istidlâl ve âyetin âyet ile tefsiri mahiyetinde yer alan sûre dışı âyetler 
ise sayıya dahil edilmemiştir.” Bahar, “Buhârî’nin el-Câmi‘u’s-Sahîh’inde Tefsir Bilgisi”, 336. 
“…tüm bölümlerin detaylarındaki âyet tefsirleri tespit edilerek hesaba katılması durumunda ise 
Buhârî’nin, Kur’ân’ın yaklaşık olarak %50’sine dair tefsir faaliyetinde bulunduğu sonucuna 
ulaşılacağı öngörülmektedir.” Bahar, “Buhârî’nin el-Câmi‘u’s-Sahîh’inde Tefsir Bilgisi”, 338. 



 

100 
 

 

tasnif ettiğini düşünmek eksik bir tanımlama olur. O, bu gayret ve katkısıyla ciddi 

bir “tefsir faaliyeti” yapmakta; muhaddis, tarihçci, fakîh kimliklerine ilaveten 

“müfessir” kimliğiyle incelenmeyi de fazlasıyla hak etmektedir. 

Kendinden önceki tefsir anlayışına uygun olarak her bir âyet ile ilgili uzun uzun 

bilgi vermek yerine, sadece bazı âyetlerde geçen garip lafızlara ve mecazî 

kullanımlara öncelik vermiş; birtakım kelime ve ifadeler ile ilgili bazen bir-iki 

kelimelik bazen de genişçe izahatta bulunmuştur. 

9- 114 sûre için açtığı ana bab başlıklarının altında, Kur’ân-ı Kerim’den ele 

alacağı/hakkında rivayet paylaşacağı ara bab başlıklarında âyetlerin bazen 

tamamını, bazen bir kısmını, bazen birkaç kelimesini iktibas etmiş, bazen de aldığı 

bu bölümün sonuna -yine bab başlığının devamı mahiyetinde- birkaç kelime ile 

açıklama getirmiştir.40 

10- Yakın zamanlarda tartışılmaya başlayan şekliyle, Kur’ân-ı Kerim’deki âyetlerin 

bir kısmının diğer bir kısmını nesh etmediği; Mushafta mevcut haliyle yer alan 

bütün âyetlerin her zaman hükmünün geçerli olduğu anlayışından farklı olarak 

Buhârî, klasik “nesh anlayışını” kabul etmiştir. Ona göre, daha sonra gelen bazı 

âyetler, önceki bazı âyetlerin hükmünü kaldırmıştır.41 Hatta bu hususta önceden 

gelip hükmü kaldırılan âyetlerin (mensuh) neden hâlâ Mushaf’ta yer aldığı ile ilgili 

bir rivayete yer vermesi,42 onun bu husustaki görüşünü daha net bir şekilde ortaya 

koyar. 

 
40 bk. Buhârî, “Tefsîru Sûre (2)”, 43, 50, 51; “Tefsîru Sûre (3)”, 3; “Tefsîru Sûre (4)”, 11, 15-16. 
bab arasındaki ara babda; “Tefsîru Sûre (30)”, 1. 
41 Buhârî, “Tefsîru Sûre (2)”, 25, 26, 41, 45, 54, 55; “Tefsîru Sûre (4)”, 7; 
42 İbn Zübeyr, Bakara Sûresi’nin 234 ve 240. âyetleri ile ilgili, Osman b. Affan’a; “Bu âyetin biri 
diğerini neshetti, o halde sen neden neshedilen âyeti Kur’ân’da bırakıyorsun?” diye sormuş; Osman 
da “Kardeşimin oğlu, onda hiçbir şeyin yerini değiştiremem!” cevabını vermiştir. bk. “Tefsîru Sûre 
(2)”, 41. 



 

101 
 

 

11- Buhârî, Kitâbü’t-Tefsir bölümünde, âyetleri tefsir etmek için İsrailiyyat 

kaynaklı rivayetlere yok denecek kadar az yer vermiştir.43 Bu husustaki rivayetlerin 

ve Buhârî’nin İsrailiyyata bakışının net bir şekilde değerlendirilmesi için 

peygamber kıssalarının yer aldığı diğer bölümlere de bakılmalıdır. 

12- Ṣaḥîḥ’inde kıraat ile ilgili müstakil bir bölüm açmayan Buhârî, Kitâbü’t-

Tefsir’de zaman zaman kıraat farklarına temas eden rivayetleri nakletmiştir.44 Bazı 

âyetlerde tilavet secdesi olup olmadığı ile ilgili rivayetler de paylaşılmıştır.45 

13- Kitâbü’t-Tefsir’de yer alan âyetlerin izahı sadedinde sebeb-i nüzule yer 

verilmiştir.46 Ancak buradaki kriter de sebeb-i nüzul ile ilgili her rivayeti nakletmek 

şeklinde değildir. Kendi şartları muvacehesinde bir eleme ve tercih yapmıştır. 

Dolayısıyla bazı eserlerde çok sayıda zikredilen sebeb-i nüzuller, Buhârî’de 

sınırlıdır. Aynı şekilde asr-ı saadette vuku bulan bazı hadiseler47 ile Hz. 

 
43 Meselâ İbn Abbas, İsrailoğullarında kısasın olup diyetin bulunmadığını söylemiş (Buhârî, 
“Tefsîru Sûre (2)”, 23); yine kendisinden Kehf Sûresinin (18) başında, senedsiz (muallak) şekilde 
“er-raḳīm” ile ilgili bir rivayet yer almıştır. Ayrıca İbn Abbas’ın Kûfe’deki Nevf adında kıssacı bir 
adamla ilgili hatırası (“Tefsîru Sûre (18)”, 2-4); Abdullah b. Amr b. Âs’ın Kitab-ı Mukaddes’te Hz. 
Peygamberin evsafı ile ilgili nakli için bk. “Tefsîru Sûre (48)”, 3. 
44 bk. Buhârî, “Tefsîru Sûre (2)”, 25, 38; “Tefsîru Sûre (11)”, 1, 3; “Tefsîru Sûre (12)”, 4, 6; “Tefsîru 
Sûre (15)”, 4; “Tefsîru Sûre (24)”, teracimde, 8; “Tefsîru Sûre (28)”, 1; “Tefsîru Sûre (43)”, 1; 
“Tefsîru Sûre (54)”, 2, 3, 4; “Tefsîru Sûre (63)”, 4; “Tefsîru Sûre (82)”; “Tefsîru Sûre (92)”, 1, 2; 
“Tefsîru Sûre (93)”, 2; “Tefsîru Sûre (98)”, 1, 2, 3; “Tefsîru Sûre (109)”, 1, 2; “Tefsîru Sûre (113)”; 
“Tefsîru Sûre (114)” vb. 
45 bk. Buhârî, “Tefsîru Sûre (5)”, 5; “Tefsîru Sûre (38)”, 1; “Tefsîru Sûre (53)”, 4; 
46 Buhârî, “Tefsîru Sûre (2)”, 6, 9, 12, 21, 28, 29, 31, 32, 34, 35, 39, 40, 43, 49-52; “Tefsîru Sûre 
(3)”, 3, 9; “Tefsîru Sûre (4)”, 2, 4, 10, 11, 12, 15, 17, 18, 19; “Tefsîru Sûre (5)”, 3, 12; “Tefsîru Sûre 
(6)”, 3; “Tefsîru Sûre (8)”, 3, 4, 6; “Tefsîru Sûre (9)”, 11-14; 16, 18; “Tefsîru Sûre (11)”, 6; “Tefsîru 
Sûre (19)”, 2, 3-6; “Tefsîru Sûre (24)”, 1-4, 5-6, 8, 11-12; “Tefsîru Sûre (26)”, 2; “Tefsîru Sûre 
(28)”, 1; “Tefsîru Sûre (30)”, teracimde; “Tefsîru Sûre (33)”, 3; “Tefsîru Sûre (33)”, 4, 5, 6, 7, 8, 9; 
“Tefsîru Sûre (34)”, 2; “Tefsîru Sûre (38)”, 3; “Tefsîru Sûre (39)”, 1; “Tefsîru Sûre (40)”, teracimde; 
“Tefsîru Sûre (41)”, 1, 2; “Tefsîru Sûre (44)”, 2-5, 6; “Tefsîru Sûre (45)”; “Tefsîru Sûre (48)”, 1; 
“Tefsîru Sûre (49)”, 1, 2; “Tefsîru Sûre (53)”, 3; “Tefsîru Sûre (54)”, 6; “Tefsîru Sûre (59)”, 1, 2, 3, 
4; “Tefsîru Sûre (59)”, 6; “Tefsîru Sûre (60)”, 1, 2, 3; “Tefsîru Sûre (62)”, 2; “Tefsîru Sûre (63)”, 1, 
2, 3, 5, 6, 7; “Tefsîru Sûre (63)”, 2; “Tefsîru Sûre (66)”, 1, 2, 3, 4, 5; “Tefsîru Sûre (72)”, 1; “Tefsîru 
Sûre (74)”, 1, 2, 3, 4, 5; “Tefsîru Sûre (75)”, 1, 2; “Tefsîru Sûre (77)”, 1; “Tefsîru Sûre (93)”, 1; 
“Tefsîru Sûre (96)”, 1, 2, 3, 4; “Tefsîru Sûre (111)”, 1, 2, 3, 4; vb. 
47 Kitabü’t-Tefsir bölümünde, vahyin başlangıcı, Kur’ân’dan ilk inen âyet/sûre, fetret-i vahiy, yakın 
akrabaya davet, Mekke müşriklerinin ve Ebû Leheb’in zulümleri, şakk-ı kamer, Hz. Peygamberin 
bir grup cinle Mekke’de görüşüp kendilerine Kur’ân okuması, Ebû Tâlib’in vefatı, Mîraçta Hz. 

 

 



 

102 
 

 

Peygamber’in vefatının ardından yaşanan bazı tarihî vak’alarla48 ilgili malumat da 

hadis rivayetleri şeklinde bu bölümde yer almıştır. Bu hadiseler anlatılırken olayın 

içinde bazen âyetlerden iktibaslar da yer alır. 

14- Kitabü’t-Tefsir’de, kendi içinde tekrarlanan bir kısım rivayetler olduğu gibi, bu 

bölümde yer alan bazı hadisler Ṣaḥîḥ’in başka kitap ve bablarında da 

tekrarlanmıştır. Bu tekrarlarda bazen rivayet edilen metindeki kelime farkları, 

bazen de sened zincirindeki farklılıklar gösterilmek istenmiştir. Herhangi bir konu 

ve âyet hakkındaki bilgilerin tamamına ulaşmak için ilgili rivayetin eserin değişik 

bölümlerinde serpiştirilmiş bütün tekrarlarına bakılması gerekmektedir. Aksi hâlde 

o babla ilgili zikredilme sebebini anlamak bazen zorlaşabilmektedir.49 

15- Ṣaḥîḥ’te, Hz. Peygamberin Kur’ân âyetlerini sözlerinin arasında nasıl 

kullandığını, onları nasıl açıklayıp tefsir ettiğini gösteren hadisler de 

nakledilmiştir.50 

 
Peygamber’in Cenâb-ı Hakk’ı görüp görmemesi, hicret, hanımların Hz. Peygamber’e biatı, 
Yahudilerin Aşûra orucu tutması, Bedir, Uhud, kıblenin tahvili, Selman-ı Fârisî’nin îman uğruna 
katlandığı fedakârlıkların takdiri, Mekkelilerin yaşadığı kıtlık/duhân, muvâfakat-i Ömer, Ramazan 
Bayramı namazı, Hendek, Hudeybiye, Ebû Süfyan’ın Herakliyus ile konuşması, hicab/tesettür, ifk, 
recm, mülâane, teyemmüm, içkinin haram kılınışı, kısas, Hâtıb’ın Mekkelilere gönderdiği haberci, 
Tebük, Berâ’nın Kur’ân okuyuşu ile ilgili inen sekîne, Abdullah b. Übey b. Selûl’ün fitneleri ve 
cenazesi, İbn Abbas’ın teyzesi Meymûne’nin yanında kaldığı esnada Hz. Peygamber’in gece ibadeti 
hakkında müşahedeleri, son inen sûre/âyet, Cuma namazı ve hutbesi esnasında bir grup sahabinin 
mescidi terk etmesi, âdetli olduğu zamanlarda talak yapılmaması, iddet, Hz. Peygamberin kendisine 
bal şerbetini haram kılması, Hz. Peygamberin hanımlarından birine verdiği sır, tahyir, mut‘a nikahı, 
cennet ve cehenneme girecek olanların önceden yazılmış olduğu, Hz. Ebû Bekir’in hac emirliği, Hz. 
Peygamberin Kâbe’yi tavaf esnasında ve akşam namazında Tûr Sûresini okuması gibi asr-ı saadette 
vukû bulan hadiseler ile ilgili pek çok rivayet bulunmaktadır. 
48 bk. Buhârî, “Tefsîru Sûre (2)”, 30; “Tefsîru Sûre (4)”, 25; “Tefsîru Sûre (5)”, 5, 10; “Tefsîru Sûre 
(7)”, 5; “Tefsîru Sûre (8)”, 5; “Tefsîru Sûre (9)”, 5, 9, 20; “Tefsîru Sûre (18)”, 5; “Tefsîru Sûre (24)”, 
8; “Tefsîru Sûre (46)”, 1; “Tefsîru Sûre (59)”, 5; “Tefsîru Sûre (110)”, 3, 4; 
49 Bu husustaki tafsilat ve örnekler için bk. Akbaş, Kitâbü’t-Tefsir Literatürü, 153-154.  
50 bk. Buhârî, “Tefsîru Sûre (2)”, 5, 10, 11, 13, 28, 32, 36, 37, 42, 48; “Tefsîru Sûre (3)”, 1, 2, 14; 
“Tefsîru Sûre (5)”, 14, 15; “Tefsîru Sûre (6)”, 1, 2, 3, 4, 7, 9; “Tefsîru Sûre (7)”, 2, 4; “Tefsîru Sûre 
(8)”, 2; “Tefsîru Sûre (9)”, 6, 8, 15; “Tefsîru Sûre (12)”, 4, 5; “Tefsîru Sûre (13)”, 1; “Tefsîru Sûre 
(14)”, 1, 2; “Tefsîru Sûre (15)”, 1, 2, 3; “Tefsîru Sûre (16)”, 1; ; “Tefsîru Sûre (17)”, 10, 11, 12, 13; 
“Tefsîru Sûre (19)”, 1, 2; “Tefsîru Sûre (20)”, 1, 2, 3; “Tefsîru Sûre (21)”, 1; “Tefsîru Sûre (22)”, 1; 
“Tefsîru Sûre (25)”, 1, 2, 5; “Tefsîru Sûre (26)”, 1; “Tefsîru Sûre (30)”, 1; “Tefsîru Sûre (31)”, 1, 2; 

 

 



 

103 
 

 

2. Kitâbü Feżâ’ili’l-Ḳur’ân 

1- Kitâbü’t-Tefsir, Ṣaḥîḥ’in 66. bölümüdür.51 Buhârî, bu bölümü sadece Kur’ân-ı 

Kerim’in ve sûrelerin faziletlerine tahsis etmemiş, hatta emsaline kıyasla bu hususta 

çok az rivayet nakletmiştir. 

2- Bu bölümde 37 bab ve tekrarlarıyla 85 rivayet (4978-5062. hadisler) yer 

almaktadır. 

3- Buhârî hem bab başlıklarını tespit hem de muallak rivayetler hususunda Ebû 

Ubeyd Kâsım b. Sellâm’ın Feżâilü’l-Ḳur’ân’ından istifade etmiştir.52 Bab 

başlıklarının 6’sında bir veya birkaç âyet-i kerime53, 4’ünde de hadisler vardır. 

Kalan 27’sinde ise Buhârî’nin kendi ifadeleri bulunmaktadır.54 Bab başlıkları 

dışında, babın içinde müstakil olarak âyet veya sûreye yer verilmemekle birlikte55 

rivayetlerin metin kısmında birçok âyet veya âyet grubu bulunmaktadır.  

 
“Tefsîru Sûre (32)”, 1; “Tefsîru Sûre (33)”, 1, 2, 10, 11; “Tefsîru Sûre (34)”, 1; “Tefsîru Sûre (36)”, 
1; “Tefsîru Sûre (37)”, 1; “Tefsîru Sûre (38)”, 2, 3; “Tefsîru Sûre (39)”, 2, 3, 4; “Tefsîru Sûre (46)”, 
2; “Tefsîru Sûre (47)”, 1; “Tefsîru Sûre (48)”, 2; “Tefsîru Sûre (50)”, 1, 2; “Tefsîru Sûre (53)”, 2; 
“Tefsîru Sûre (55)”, 1, 2; “Tefsîru Sûre (56)”, 1; “Tefsîru Sûre (61)”, 1; “Tefsîru Sûre (65)”, 1; 
“Tefsîru Sûre (68)”, 1, 2; “Tefsîru Sûre (78)”, 1; “Tefsîru Sûre (79)”, 1; “Tefsîru Sûre (80)”; “Tefsîru 
Sûre (83)”; “Tefsîru Sûre (84)”, 1; “Tefsîru Sûre (91)”; “Tefsîru Sûre (92)”, 3, 4, 5, 6, 7; “Tefsîru 
Sûre (98)”, 1, 2, 3; “Tefsîru Sûre (99)”, 1, 2; “Tefsîru Sûre (108)”, 1; “Tefsîru Sûre (109)”, 1, 2; 
“Tefsîru Sûre (112)”, 1. 
51 Buhârî, Ṣaḥîḥ, 1260-1275. Bu bölümün tefsir ilmiyle ilişkisi ve önemine dair tafsilat için bk. 
Abdülhamit Birışık, “Kitâbu’t-Tefsîr ve Kitâbu Fedâili’l-Kur’ân Çerçevesinde Bedruddin Aynî’nin 
Tefsirciliği”, Uluslararası Bedruddîn el-Ayni Sempozyumu ve II. Hadis Toplantısı: Sempozyum 
Tebliğleri, Müzakereleri, İhtisas Toplantısı, Konuşma Metinleri ve Alınan Kararlar (Ankara: TDV 
Yayınları, 2016), 408-411. 
52 Buhârî’nin babları belirleme noktasında kendi öncelik ve tercihleri vardır. Bu husus, ilgili 
bölümün bab başlıklarında da öne çıkmaktadır. “Buhârî’nin Ebû Ubeyd’in bab başlıklarını doğrudan 
almadığı ancak benzer başlıklar oluşturduğu, Ebû Ubeyd’in birkaç bab içerisinde ele aldığı konuları 
birleştirerek tek başlık altında topladığı görülmektedir.” Tafsilat için bk. Sezgin, Buhârî’nin 
Kaynakları, 115, 152; Akbaş, Kitâbü’t-Tefsir Literatürü, 150. 
Sezgin şöyle demektedir: “İbn Ḥacer’in Buḫârî’nin ‘Faḍâ’ilu’l-Ḳur’ân’ kısmındaki malzemelerini 
Ebû ‘Ubeyd’in (öl. 221) Faḍāilu’l-Ḳur’ān’ı ile mukayesesi daha vazıhtır. Meselâ o, Buḫârî’nin îrâd 
etmiş olduğu hadislerin farklarını Feḍāilu’l-Ḳur’ān’dakilerle karşılaştırarak gösterir. (…) Bununla 
beraber, Buḫârî’nin Ṣaḥîḥ’in bablarını meydana getirirken aynı mevzuda bir tek kitaba değil, 
birçoklarına müracaat ile bir sentez yaptığı anlaşılıyor. Esasen onun işini, bu sentezdeki 
muvaffakiyetiyle ölçmek lâzımdır.” Sezgin, Buhârî’nin Kaynakları, 115. 
53 Bab başlıklarında yer alan âyetler, Mushaf tertibine göre, şöyledir: el-Mâide 5/48, Yûsuf 12/2, 
en-Nahl 16/103, el-İsrâ 17/106, el-Ankebût 29/51, el-Müzzemmil 73/4, 20, el-A‘lâ 87/5-7. 
54 Bahar, “Buhârî’nin el-Câmi‘u’s-Sahîh’inde Tefsir Bilgisi”, 337. 
55 Bu hususta şu bablardaki âyetleri istisna etmek mümkündür: Buhârî, “Fezâilü’l-Kur’ân”, 2; 19, 
26, 28, 34.  



 

104 
 

 

4- Bu bölümde yer alan babları, Kur’ân tarihi ve vahiy bahisleri (8 bab), Kur’ân’ın 

faziletleri (5 bab), sûrelerin faziletleri56 (6 bab), Kur’ân okumanın faziletleri (8 bab) 

ve Kur’ân okunuşu ile ilgili diğer meseleler (10 bab) şeklinde ana başlıklara 

ayırmak mümkündür.57 Bu bab başlıkları şöyledir: 1. Bab: Vahyin nüzulü nasıldı ve 

ilk nazil olan neydi?, 2. Bab: Kur’ân’ın Kureyş ve Arap dilinde inişi, 3. Bab: 

Kur’ân’ın cem edilişi, 4. Bab: Kâtibü’n-Nebî (s.a.v.)58, 5. Bab: Kur’ân’ın yedi harf 

üzerine indirilişi, 6. Bab: Kur’ân’ın te’lifi,59 7. Bab: Cebrâil’in Hz. Peygamber’e 

Kur’ân’ı nasıl arz ettiği, 8. Bab: Hz. Peygamber’in ashâbı arasındaki Kurrâ, 9. Bab: 

Fâtihatü’l-Kitâb’ın fazileti, 10. Bab: Bakara Sûresi’nin fazileti, 11. Bab: Kehf’in 

fazileti, 12. Bab: Fetih Sûresi’nin fazileti, 13. Bab: “Ḳul hüvellâhu aḥad”ın fazileti, 

14. Bab: Muavvizât’ın fazileti, 15. Bab: Kur’ân’ın okunması esnasında sekînenin 

ve meleklerin inişi, 16. Bab: Hz. Peygamber’in iki kapak arası dışında (Kur’ân’dan) 

hiçbir şey bırakmadığını söyleyen kimse60, 17. Bab: Kur’ân’ın diğer kelamlara 

üstünlüğü, 18. Bab: (Hz. Peygamber tarafından) Allâh’ın kitabının vasiyet edilmesi, 

19. Bab: Kur’ân’ı teganni/makam ile okumayan kimse, 20. Bab: Kur’ân ehlinin 

mutluluğu, 21. Bab: Sizin en hayırlınız Kur’ân’ı öğrenen ve öğretendir, 22. Bab: 

Kur’ân’ı ezberden okuma, 23. Bab: Kur’ân’ın ezberlenmesi ve sağlamlaştırılması 

(unutulmaması), 24. Bab: Binek üstünde Kur’ân okunması, 25. Bab: Çocuklara 

Kur’ân öğretilmesi, 26. Bab: Kur’ân’ın unutulması, “Şu şu âyetleri unuttum” denir 

mi?, 27. Bab: “Bakara Suresi ve falan falan sûre…” demek arasında bir mahzur 

bulunmadığını düşünen kimse, 28. Bab: Kur’ân’ı tertil üzere okuma, 29. Bab: 

 
56 Faziletleri hakkında rivayet nakledilen sûreler de şunlardır: Fâtiha, Bakara, Kehf, Fetih, İhlas, 
Muavvizeteyn (Felak ve Nâs). 
57 Akbaş, Kitâbü’t-Tefsir Literatürü, 150. 
58 Bu babda Zeyd b. Sâbit’in Hz. Ebû Bekir ile görüşmesi anlatılmaktadır. 
59 Bu bab içinde 4 muttasıl hadis (4993-4996); yani Kur’ân-ı Kerîm’in nasıl inzal olduğu, 
tedrîcîlikte nasıl bir sıra takip edildiği şeklinde Hz. Aişe’nin nakli, İbn Mes’ûd’un “Benî İsrail (İsrâ), 
Kehf, Meryem ve Tâhâ sûreleri” hakkındaki ifadeleri -ki bu rivayet, Kitabü’t-Tefsir’de “Tefsîru 
Sûre (17)”, 1’de geçmiştir-, Berâ ve Abdullah’ın Rasûlullah’tan sûreleri nasıl öğrendiği hakkında 
bilgiler vardır. 
60 Buradaki anlam, Kur’ân-ı Kerim’in mevcut ve okunan Mushaf hali dışında bir şey bırakmamıştır. 
Yani, her şey Mushaf’taki hâliyle mevcuttur, bunun dışında Kur’ân-ı Kerim’e ait bir şey Mushaf’ın 
dışında kalmamıştır demektir. Yoksa bunu, Allah Rasûlü (s.a.v.) vefat ettiğinde Kur’ân iki kapak 
arasında şeklinde anlamak doğru değildir. Bu durum, Hz. Ebû Bekir ve Hz. Osman döneminde 
yapılmış cem faaliyetlerine ters düşer. bk. Nâşirin notu, Buhârî, eṣ-Ṣaḥîḥ, 1267, 11. dipnot. 



 

105 
 

 

Kur’ân okuyuşunu uzatmak, 30. Bab: (Kur’ân’ı) Terci‘ ile okumak, 31. Bab: Kıraat 

ile sesi güzelleştirmek, 32. Bab: Bir kişiye başkasının Kur’ân okuyuşunu 

dinlemenin daha sevimli gelmesi, 33. Bab: Bir Kur’ân dinleyicinin Kur’ân okuyan 

kişiye “Yeterli” demesi, 34. Bab: Kur’ân’dan (en az) ne kadar okunacağı hakkında, 

35. Bab: Kur’ân’ın okunuşu esnasında ağlamak, 36. Bab: Riya (gösteriş) veya rızık 

etmek yahut onunla övünmek61 için Kur’ân’ı okuyan kimse, 37. Bab: “Kalpleriniz 

hoşnut olduğu/ülfet ettiği müddetçe Kur’ân okuyun.” 

5- Bab başlıklarında da görüldüğü üzere Buhârî bu bölümde vahyin nüzulü, ilk 

vahiy, Kur’ân dilinin Arapça oluşu, vahiy katipleri, arza, yedi harf, Kur’ân’ın cem‘i, 

Kur’ân i‘câzı gibi Kur’an ilimlerine dair meseleler ile ilgili rivayetler nakletmiştir. 

Aynı şekilde Kur’ân kıraati ile ilk kârîlerin kimler olduğu gibi meselelere de temas 

etmiş ve her konu hakkında en az bir rivayet nakletmiştir. 

6- Kitabü’t-Tefsir bölümünde yer alan 10 rivayet bu bölümde farklı bab başlıkları 

altında tekrarlanmıştır.62 

7- Az da olsa muallak rivayet63 ve mutâbaatlar64 bulunan bu bölümde filolojik 

açıklama ve tahlillere yer verilmemiştir. 

Sonuç 

İmam Buhârî, hadis ve rical ilimlerine olan hakimiyet ve birikimini tefsir sahasında 

da yansıtmış, müstakil bir başlık olarak açtığı Kitâbü’t-Tefsir’de filolojik tercih ve 

tahlillerle konuya ilgisini ve müktesebâtını göstermiştir. Klasik anlamda bir tefsir 

usulü takip etmemesine rağmen Mushaf tertibine göre sûreleri sıralaması, sûrelerde 

geçen garip lafızlara, mecazlara ve filolojik izahlara yer vermesi, ardından bu 

husustaki senedli-senedsiz tefsir rivayetlerini nakletmesi, onu diğer 

muhaddislerden, Ṣaḥîḥ’i de onların tasnif ettiği eserlerden ayırmıştır. 

 
61 Tercüme, Dullî neşrine (Buhârî, eṣ-Ṣaḥîḥ, 1274) göre yapılmıştır. Başka nüshalarda, ( رخف  ) 
kelimesi, ( رجف  ) şeklinde geçmektedir. O zaman kelimenin anlamı, Kur’ân’ı övünmek için değil, 
günah işlemek için okuyan/kullanan kimse olarak değişir. 
62 Akbaş, Kitâbü’t-Tefsir Literatürü, 150. 
63 “Fezâilü’l-Kur’ân”, 1, 28. 
64 “Fezâilü’l-Kur’ân”, 7, 15, 23, 26, 34, 35, 37. 



 

106 
 

 

Kur’ân-ı Kerim’deki âyetlerin neredeyse yarısına yakınına dair açıklama, bilgi ve 

rivayet paylaşan Buhârî’nin Ṣaḥîh’inin bütünü üzerindeki tefsir faaliyeti, teferruatlı 

olarak incelenmeyi hak etmektedir. O, ilgili âyetler hakkında mevcut hadis 

malzemesini naklederken alışılmış “rivayet metodunu” takip etmekte, ancak bab 

başlıklarında âyetlerden yaptığı iktibaslar ile teracim ve bablar arasında seçtiği 

filolojik tahlil ve açıklamalarla kendi görüşünü yansıtan bir “dirayet tefsiri” ortaya 

koymaktadır. Ancak o, bu eserini hiçbir zaman bir tefsir kitabı hâline getirme niyet 

ve gayreti içinde olmamıştır. Kendi belirlediği şartlar ve çerçevede “sahih, muttasıl 

ve merfû bir hadis külliyatı oluşturma” gayesiyle çıktığı bu yolda, aynı metodu 

âyet-i kerîmeler ile ilgili rivayetlere de tatbik etmiş ve daha sonraki hadis-tefsir 

edebiyatı açısından en güvenilir rivayetleri derleyen bir eser ortaya koymuştur. 

Gerçekten onu takip eden muhaddisler, zaman zaman ondan “daha fazla” tefsir 

rivayeti nakletmişler, ama sahih rivayetleri onun kadar toplayamamışlardır. Bunda 

kendisinin koyduğu katı prensiplerin, cerh ve ta‘dil ilmine vukûfiyetin büyük tesiri 

vardır. Gerek hadisle gerekse tefsir ile meşgul olan kimseler, Buhârî’nin tefsir 

sahasında meydana getirdiği bu en sahih rivayet malzemesinden müstağni 

kalamazlar. 

Buhârî, yaşadığı dönem ve şartlar itibariyle Ehl-i sünnet çizgisinde bir duruş 

sergilemiş, bâtıl fırkalarla mücadele etmiş; o dönemde kabul gören ilmî usul ve 

metotları takip etmiştir. Onun İsrailiyyat rivayetlerine karşı mesafeli duruşu, Kur’ân 

ilimleri arasında sayılan nesh, kıraat, Kur’ân tarihi vb. sahalardaki bilgi ve birikimi, 

hem Kitabü’t-tefsir hem de Feżailü’l-Ḳur’ân bölümlerinde görülmektedir. 

Rivayet tefsirlerinin çoğunun, Zemahşerî gibi muteber dirayet tefsirlerinin bile 

içinde mevcut zayıf ve hatta uydurma (mevzu‘) hadis/tefsir rivayetlerinin Buhârî 

tarafından elenmesi, eserini “o seviyede başka rivayet kalmayacak tarzda” en 

güvenilir/sahih rivayetlerle tasnif etmesi; Buhârî’ye olan ilgiyi artırmaktadır. 

Dirayet usulüyle tefsir yorumunda bulunma hakkı, ehli için daima açık olmakla 

birlikte, tefsirin Hz. Peygamber’e ve selefe dayanan rivayet malzemesi her zaman 

önemini koruyacaktır. Tam da bu noktada muhteva, metot ve kriterleriyle 

Buhârî’nin Ṣaḥîḥ’i istisnasız bütün araştırmacıların az veya çok müracaat etmek 



 

107 
 

 

zorunda olduğu temel eser hüviyetini muhafaza etmeye devam edecektir. Kur’ân-ı 

Kerimin ve sünnet-i seniyyenin doğru bir şekilde anlaşılmasında bu derecede 

önemli bir mevkii bulunan Buhârî ve eseri üzerine her geçen gün daha fazla 

inceleme ve araştırma yapılacağını düşünmekteyiz. Çünkü geçen bu kadar zamana 

rağmen hâlâ yolun başındayız. 

Ek: 

KİTABÜ’T-TEFSİR 

(Sûreler ve Bablar) 

 

Sûre 

No 

Sûre Adı Bab 

Sayısı 

İsnadlı 

Rivayetler 

(Doğrudan)  

Râvîli, 

İsnadsız 

Rivayetler 

Dolaylı 

İsnadsız 

Rivayetler 

(Ek 

bilgiler, 

Kelime 

anlamı, 

Kıraat 

vb.) 

ةحتافلا ةروس 1  2 2 

(4474-4475) 

1 2 

(+ Sûre 

ismi) 

ةرقبلا ةروس 2  55 71 

(4476-4546) 

13 27 

 

نارمع لآ ةروس 3  20 26 

(4547-4572) 

6 20 

 



 

108 
 

 

ءاسنلا ةروس 4  27 33 

(4573-4605) 

9 31 

 

ةدئاملا ةروس 5  15 21 

(4606-4626) 

4 16 

 

ماعنلأا ةروس 6  10 10 

(4627-4636) 

2 41 

 

فارعلأا ةروس 7  5 8 

(4637-4644) 

2 42 

لافنلأا ةروس 8  7 9 

(4645-4653) 

4 10 

ةءارب ةروس 9  20 26 

(4654-4679) 

2 25 

سنوی ةروس 10  2 1 

(4680) 

4 9 

دوھ ةروس 11  5 7 

(4681-4687) 

14 34 

فسوی ةروس 12  6 10 

(4687-4696) 

7 21 

دعرلا ةروس 13  1 1 

(4697) 

2 25 

میھاربإ ةروس 14  3 3 4 10 



 

109 
 

 

(4698-4700) 

رجحلا ةروس 15  5 6 

(4701-4706) 

5 14 

لحنلا ةروس 16  1 1 

(4707) 

5 13 

  لیئارسإ ينب ةروس 17

)ءارسلإا(  

14 16 

(4708-4723) 

5 38 

فھكلا ةروس 18  6 6 

(4724-4729) 

4 28 

  صعیھك ةروس 19

)میرم(  

6 6 

(4730-4735) 

5 14 

ھط ةروس 20  3 3 

(4736-4738) 

4 27 

ءایبنلأا ةروس 21  1 2 

(4739-4740) 

4 13 

جحلا ةروس 22  3 4 

(4741-4744) 

4 3 

نینمؤملا ةروس 23  - - 2 8 

رونلا ةروس 24  12 15 

(4745-4759) 

4 7 

ناقرفلا ةروس 25  5 8 4 8 



 

110 
 

 

(4760-4767) 

ءارعشلا ةروس 26  2 4 

(4768-4771) 

2 13 

لمنلا ةروس 27  - - 2 9 

صصقلا ةروس 28  2 2 

(4772-4773) 

5 30 

توبكنعلا ةروس 29  - - 1 1 

  }مُوُّرلا تَِبلُِغ * ملا{ ةروس 30

)مورلا(  

1 2 

(4774-4775) 

3 7 

نامقل ةروس 31  2 3 

(4776-4778) 

- - 

ةدجسلا ةروس 32  1 2 

(4779-4780) 

2 2 

بازحلأا ةروس 33  11 19 

(4781-4799) 

5 9 

أبسلا ةروس 34  2 2 

(4800-4801) 

4 20 

  ةكئلاملا ةروس 35

)رطاف(  

- - 2 3 

سی ةروس 36  1 2 

(4802-4803) 

3 11 



 

111 
 

 

تافصلا ةروس 37  1 2 

(4804-4805) 

2 17 

ص ةروس 38  3 4 

(4806-4809) 

2 15 

رمزلا ةروس 39  4 5 

(4810-4814) 

1 11 

نمؤملا ةروس 40  - 1 

(4815) 

3 5 

  ةدجسلا مح ةروس 41

)تلصف(  

2 2 

(4816-4817) 

4 15 

  قسع مح ةروس 42

)ىروشلا(  

1 1 

(4818) 

2 5 

  فرخزلا مح ةروس 43

)فرخزلا(  

2 1 

(4819) 

7 24 

ناخدلا ةروس 44  6 6 

(4820-4825) 

3 7 

  ةیثاجلا مح ةروس 45

)ةیثاجلا(  

1 1 

(4826) 

1 1 

فاقحلأا ةروس 46  2 3 

(4827-4829) 

2 2 

}اورَُفكَ نَیذَِّلَا{ صلى الله عليه وسلم دمحم ةروس 47  1 3 2 5 



 

112 
 

 

(4830-4832) 

حتفلا ةروس 48  5 12 

(4833-4844) 

2 5 

تارجحلا ةروس 49  3 3 

(4845-4847) 

1 3 

ق ةروس 50  2 5 

(4848-4852) 

2 16 

}تِاَیرِاَّذلاوَ{ ةروس 51  

)تایراذلا(  

- - 3 14 

}رِوُّطلاوَ{ ةروس 52  

)روطلا(  

1 2 

(4853-4854) 

5 8 

  }مِجَّْنلاوَ{ ةروس 53

)مجنلا(  

4 

(+ 1. 

Babın 

içinde 

3 ara 

bab) 

9 

(4855-4863) 

5 7 

ُ}ةعَاَّسلا تَِبرََتقْاِ{ ةروس 54  

)رمقلا(  

5 14 

(4864-4877) 

4 11 

نمحرلا ةروس 55  2 3 

(4878-4880) 

11 21 

ةعقاولا ةروس 56  1 1 1 26 



 

113 
 

 

(4881) 

دیدحلا ةروس 57  - - 1 6 

ةلداجملا ةروس 58  - - 1 2 

رشحلا ةروس 59  6 8 

(4882-4889) 

1 3 

ةنحتمملا ةروس 60  3 6 

(4890-4895) 

1 1 

فصلا ةروس 61  1 1 

(4896) 

2 1 

ةعمجلا ةروس 62  2 3 

(4897-4899) 

1 - 

نیقفانملا ةروس 63  7 8 

(4900-4907) 

- 1 

نباغتلا ةروس 64  - - 1 - 

قلاطلا ةروس 65  2 3 

(4908-4910) 

1 1 

  مَّرحتملا ةروس 66

)میرحتلا(   

5 6 

(4911-4916) 

1 1 

  }كُلْمُلْا هِدَِیبِ يذَِّلا كَرَاَبَت{ ةروس 67

)كلملا(   

- - 1 6 



 

114 
 

 

}مَِلَقلْاوَ ﯀ ن︣{ ةروس 68  

)ملقلا(  

2 3 

(4917-4919) 

2 1 

ةقاحلا ةروس 69  - - 2 4 

  }لٌئِاسَ لََأسَ{ ةروس 70

)جراعملا(   

- - - 3 

}اَنلْسَرَْأ اَّنإ{ ةروس 71  

)حون(  

1 1 

(4920) 

1 6 

  }َّيَلإ ىَحِوُأ لُْق{ ةروس 72

)نجلا(  

1 1 

(4921) 

1 - 

لمزملا ةروس 73  - - 3 1 

رثدملا ةروس 74  5 5 

(4922-4926) 

1 3 

ةمایقلا ةروس 75  2 3 

(4927-4929) 

2 3 

  }نِاسَنْلإْا ىَلعَ ىتٰأ لْھَ{ ةروس 76

)ناسنلإا(   

- - 1 5 

  }تِلاَسَرْمُلْاوَ{ ةروس 77

)تلاسرملا(   

4 5 

(4930-4934) 

2 2 

  }نَوُلءَاسََتَی َّمعَ{ ةروس 78

)أبنلا(   

1 1 

(4935) 

2 2 

 3 2 1 1  }تِاعَزِاَّنلاوَ{ ةروس 79



 

115 
 

 

)تاعزانلا(   (4936) 

سبع ةروس 80  - 1 

(4937) 

3 9 

  }تْرَوُِّك سُمْشّلا اَذإ{ ةروس 81

)ریوكتلا(   

- - 3 6 

  }تْرَطََفنْا ءُامََّسلا اَذإ{ ةروس 82

)راطفنا(  

- - 2 - 

ّفطَمُلْلِ لٌیْوَ{ ةروس 83   }نَیفِِ

)نیففطملا(   

- 1 

(4938) 

1 2 

  }تَّْقشَنْا ءُامََّسلا اَذإ{ ةروس 84

)قاقشنا(   

2 2 

(4939-4940) 

1 2 

جوربلا ةروس 85  - - 1 1 

قراطلا ةروس 86  - - 1 1 

ّبسَ{ ةروس 87 ّبرَ مَسْا حِِ   }كَِ

)ىلعلأا(   

- 1 

(4941) 

- - 

  }ةَِیشِاَغلْا ثُیدِحَ كَاَتأ لْھَ{ ةروس 88

)ةیشاغلا(   

- - 3 4 

  }رِجَْفلْاوَ{ ةروس 89

)رجفلا(   

- - 3 1 

  }مُسِقُْأ لاَ{ ةروس 90

)دلبلا(   

- - 1 6 



 

116 
 

 

  }اھَیحٰضُ وَ سِمَّْشلاوَ{ ةروس 91

)سمشلا(   

- 1 

(4942) 

1 1 

  }ىشٰغَْی اَذإ لِیَّْلاوَ{ ةروس 92

)لیلا(   

7 7 

(4943-4949) 

3 - 

  }ىحُّٰضلاوَ{ ةروس 93

)ىحضلا(   

2 2 

(4950-4951) 

1 2 

  }حْرَشَْن مَْلأ{ ةروس 94

)حارشنا(   

- - 3 2 

ّتلاوَ{ ةروس 95   }نِیِ

)نیتلا(   

1 1 

(4952) 

1 2 

ّبرَ مِسْابِ أرَقْاِ{ ةروس 96   }قََلخَ يذِّلا كَِ

)قلعلا(   

4 

(+ 3. 

Babın 

içinde 

1 ara 

bab) 

6 

(4953-4958) 

1 3 

ُ}هاَنلْزَنْأ اَّنإ{ ةروس 97  

)ردقلا(  

- - - 2 

}نُِكَی مَْل{ ةروس 98  

)ةنیبلا(  

3 3 

(4959-4961) 

- 3 

 ضُرْلأْا تَِلزِلْزُ اَذإ{ ةروس 99

  }اھََلازَلْزِ

)لازلزلا(  

2 2 

(4962-4963) 

- 1 



 

117 
 

 

}تِاَیدِاَعلْاوَ{ ةروس 100  

)تایداعلا(  

- - 1 3 

  ُ}ةعَرِاَقلْاوَ{ ةروس 101

)ةعراقلا(   

- - - 3 

}مُُكاھٰلْأ{ ةروس 102  

)رثاكتلا(  

- - 1 - 

}رِصَْعلْاوَ{ ةروس 103  

)رصعلا(  

- - 1 - 

ٍ}ةزَمَُھ لُِّكلِ لٌیْوَ{ ةروس 104  

)ةزمھلا(  

- - - 1 

}رََت مَْلأ{ ةروس 105  

)لیفلا(  

- - 2 - 

}شٍیْرَُق فِلاٰیلإِ{ ةروس 106  

)شیرق(  

- - 1 1 

}تَیْأرَأ{ ةروس 107  

)نوعاملا(  

- - 2 2 

}رََثوْكَلْا كَاَنیْطَعْأ اّنإ{ ةروس 108  

)رثوكلا(  

1 3 

(4964-4966) 

1 - 

}نَورُفِاكَلْا اھَُّیأ اَی لُْق{ ةروس 109  

)نورفاكلا(  

- - - 2 

}اللهِ رُصَْن ءَاجَ اَذإ{ ةروس 110  

)رصنلا(  

4 4 

(4967-4970) 

- - 



 

118 
 

 

}َّبَت وَ بٍھََل ىبِأ اَدَی تَّْبَت{ ةروس 111  

)تبت(  

4 3 

(4971-4973) 

1 2 

ٌ}دحَأُ الله وَُھ لُْق{ ةروس 112  

)صلاخلإا(  

2 2 

(4974-4975) 

1 4 

}قَِلَفلْا بِّرَبًِ ذوُعأ لُْق{ ةروس 113  

)قلفلا(  

- 1 

(4976) 

1 3 

}سِاَّنلا بِّرَبًِ ذوُعأ لُْق{ ةروس 114  

)سانلا(  

- 1 

(4977) 

1 1 

  377 

(+4 ara 

bab) 

bab 

503 

(4474-4977) 

284 

 

934 

 

 

Kaynakça 

Ağırman, Cemal. “Hadis Kaynaklarını Okuma Yöntemi ve Musanniflerin Dili”, 

Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 10/2 (2006), 55-106. 

Akbaş, Mustafa Yasin. Kitâbü’t-Tefsir Literatürü, Teşekkül Dönemi’nde Hadis ve 

Tefsir. İstanbul: MÜ İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1. Basım, 2023. 

Albayrak, Ali. Buharî’nin Kaynakları ve Fuat Sezgin. İstanbul: M. Ü. İlahiyat 

Fakültesi Yayınları, 1. Basım, 2020. 

Bahar, Murat. “Buhârî’nin el-Câmi‘u’s-Sahîh’inde Tefsir Bilgisi”. Eskiyeni: Sosyal 

Bilimler Dergisi 52 (Mart 2024), 325-350. 

https://doi.org/10.37697/eskiyeni.1412267 

https://doi.org/10.37697/eskiyeni.1412267


 

119 
 

 

Birışık, Abdülhamit. “Kitâbu’t-Tefsîr ve Kitâbu Fedâili’l-Kur’ân Çerçevesinde 

Bedruddin Aynî’nin Tefsirciliği”, Uluslararası Bedruddîn el-Ayni 

Sempozyumu ve II. Hadis Toplantısı: Sempozyum Tebliğleri, Müzakereleri, 

İhtisas Toplantısı, Konuşma Metinleri ve Alınan Kararlar. 407-423. 

Ankara: TDV Yayınları, 2016. 

Buhârî, Ebû Abdillah Muhammed b. İsmail. Ṣaḥîḥu’l-Buḫârî el-Câmi‘u’l-

müsnedü’ṣ-ṣaḥîḥu’l-muḫtaṣar min umûri Rasûlillâhi s.a.v. ve sünenihî ve 

eyyâmih, nşr. İzzeddin Dullî, İmâd et-Tayyâr, Yasir Hasan. Beyrut: 

Müessesetü’r-Risâle Nâşirûn, 3. Basım, 1444/2023. 

Ebû Şeneb, İbrahim. Câmi‘u tefsîri’l-Buḫârî fî Ṣahîḥih, thk: Muhammed Seyrî, 3 

cilt. Beyrut: el-Mektebü’l-İslâmî, 1. Basım, 1442/2020. 

Kandemir, M. Yaşar. “el-Câmiu’s-Sahîh”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi. 7/114-115. İstanbul: TDV Yayınları, 1993. 

Karakaş, Ali. Hadis Oksidentalizmi ve Fuat Sezgin. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2. 

Basım, 2018. 

Kâtib Çelebi, Mustafa b. Abdullah. Keşfüẓ-ẓunûn ‘an esâmî fi’l-kütübi ve’l-fünûn. 

nşr. Muhammed Abdülkādir Atâ. 3 cilt. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1439/2018. 

Kırca, Celal. “Rivayet Tefsiri İçinde İmam Buhârî’nin Yeri”. Büyük Türk İslam 

Bilgini Buhârî -Uluslararası Sempozyum- 18-20 Haziran 1987. 183-186. 

Kayseri: 1996. 

Sandıkçı, Kemal. Sahîh-i Buhârî Üzerine Yapılan Çalışmalar. Ankara: Diyanet 

İşleri Başkanlığı Yayınları, 1991. 

Sezgin, M. Fuat. Buhârî’nin Kaynakları Hakkında Araştırmalar. İstanbul: İbrahim 

Horoz Basımevi, 1956. 

------------- . Buhârî’nin Kaynakları Hakkında Araştırmalar. Ankara: A.Ü. İlahiyat 

Fakültesi Yayınları, 1956. 



 

120 
 

 

------------- . Buhârî’nin Kaynakları. Ankara: Kitabiyat Yayınları, 2. Basım 2001. 

------------- . Buhârî’nin Kaynakları. Ankara: OTTO, 9. Basım 2020. 

Sümertaş, Burhan. Tefsir Kaynağı Olarak Buhârî’nin el-Câmiu’s-Sahîh’i. İzmir: 

Tibyan Yayıncılık, 2015. 

Şahyar, Ayse Esra. Sahîh-i Buhârî: Kitap Adları ve Muhteva Tahlili. İstanbul: M.Ü. 

İlahiyat Fakültesi Yayınları, 2. Basım, 2024. 

Türcan, Zişan. “Hadis Rivayet Geleneği ve Tefsir -Sahîhu’l-Buhârî’nin Kitâbü’t-

tefsîr’i Örneği”. Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi [Necmettin 

Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi] sayı: 29, (2010), 249-282. 

	

	 	



 

 121   

 

اجًذومنأ تلاماعملا باب : يراخبلا ماملإا دنع داھتجلاا  

 

Khaled Dershwi* 

Muhammad Ahmad Al-Bada** 
  

 

  : صخللما

 داهتجلاا في يراخبلا ماملإا جهنم ةساردب )اجًذونمأ تلاماعلما ب> :يراخبلا ماملإا دنع داهتجلاا(ثحبلا اذه نيعُ

 في يراخبلا ماملإل ليوصلأا جهنلما ثحبلا لوانتي.يقيبطت جذومنك تلاماعلما ب> ىلع زيكترلا عم ،يهقفلا

 ،عاجملإاو ،ةيوبنلا ةنسلاو ،يمركلا نآرقلا لثم ،ماكحلأا طابنتسا في هرداصم ىلع ءوضلا طيلست عم ،داهتجلاا

 شقاني امك .اهنم ةيهقفلا ماكحلأا طابنتساو هحيحص لخاد ثيداحلأا بيترت في هبولسأ ةسارد لىإ ةًفاضإ ،سايقلاو

 ،عويبلاو دوقعلا في هداهتجا ةسارد للاخ نم ،ةيلالما تلاماعلما في يراخبلا داهتجلا ةيلمعلا تاقيبطتلا ثحبلا

 ليلتح متي ثيح ،ايًئارقتسا ايًليلتح اجًهنم ثحبلا عبتي.يملاسلإا هقفلا في هداهتجا رثأ نايب عم ،نيَّدلاو >رلا لئاسمو

 ،مجاترلا ةغايصو ثيداحلأا بيترت للاخ نم داهتجلاا في هجهنم ءارقتساو ،يراخبلا حيحص في ةيهقفلا صوصنلا

 ماكحلأا في هرثأو يهقفلا هداهتجا لماعم زاربإ في مهسي امم ،اهسفن لئاسلما في نيرخلآا ءاهقفلا ءار� هتنراقم عم

 داهتجلاا في يراخبلا ماملإل ليوصلأا جهنلما لولأا ثحبلما لوانت ؛ينيسيئر ينثحبم ثحبلا نمضت دقو.ةيعرشلا

 ثيداحلأا بيترت في هبولسأ نياثلا بلطلما لجاع امنيب ،داهتجلاا في هرداصم ىلع لولأا بلطلما زكر ثيح ،يهقفلا

 ،تلاماعلما ب> في يراخبلا داهتجلا ةيهقفلا تاقيبطتلا ةساردل صصخ دقف نياثلا ثحبلما امأ .ماكحلأا طابنتساو

 >رلا لئاسم في هداهتجا نياثلا بلطلما ضرعتسا اميف ،عويبلاو دوقعلا في هداهتجا لولأا بلطلما لوانت ثيح

 
* Dr. Ögr. Üyesi, Karabük Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, khaleddershwi@karabuk.edu.tr , 
orcid.org/0000-0002-8062-4192 
** Yüksek Lisans Öğrencisi, Karabük Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi albadaoday@gmail.com , 
orcid.org/0009-0003-1311-2132 

mailto:khaleddershwi@karabuk.edu.tr
https://orcid.org/0000-0002-8062-4192
mailto:albadaoday@gmail.com
https://orcid.org/0009-0003-1311-2132


 

 122   

 

 ،اهيرسفتو اهبيترت في ادًهتمج ناك لب ،ثيداحلأل لق� درمج نكي لم يراخبلا ماملإا نأ لىإ ثحبلا لصوت دقو.نيَّدلاو

 نأ ثحبلا رهظأ امك .تلاماعلما ب> في اصًوصخ ،ةيعرشلا ماكحلأا عم لماعتلا في ةحضاو ةيهقف ةيؤر سكعي امم

 في ادًيرف اجًهنم ركتبي هلعج ام وهو ،يلقعلا للادتسلااو يلقنلا ليلدلا ينب عملجا ىلع دمتعا يراخبلا داهتجا

 مهفل ةيرث رداصم اهفصوب يهقفلا داهتجلاا في ينثدلمحا جهانم ةسارد ةرورضب ثحبلا ىصوأو .يهقفلا داهتجلاا

 . ةرصاعلما ةيهقفلا تاساردلا في اهنم ةدافتسلااو ،يملاسلإا عيرشتلا

 جهنلما ، يراخبلا حيحص ، تلاماعلما ب> ، يراخبلا ماملإا ، يهقفلا داهتجلاا : ةيحاتفلما تاملكلا 

 . ليوصلأا

 

 

Imam Al-Bukhari’s Methodology in Fiqh-Based Ijtihad – "The 

Transactions Chapter as a Model" 

 

Khaled Dershwi* 
Muhammad Ahmad Al-Bada** 

 

Abstract 

It is well known that Imam Al-Bukhari was not merely a transmitter of hadith but 

also a jurist who organized and interpreted them in a manner that reflects a clear 

fiqh-based perspective on Islamic rulings. He combined textual evidence with 

rational reasoning, establishing a unique methodology in fiqh-based ijtihad. 

Therefore, this study examines Al-Bukhari’s usuli (principled) and fiqhi 

 
* Assist Prof. Dr, Karabuk University, Faculty of Theology khaleddershwi@karabuk.edu.tr , 
orcid.org/0000-0002-8062-4192 
** Master’s Student, Karabuk University, Faculty of Theology, albadaoday@gmail.com , 
orcid.org/0009-0003-1311-2132 

mailto:khaleddershwi@karabuk.edu.tr
https://orcid.org/0000-0002-8062-4192
mailto:albadaoday@gmail.com
https://orcid.org/0009-0003-1311-2132


 

 123   

 

(jurisprudential) methodology in ijtihad by exploring his sources of inference—

such as the Quran, Sunnah, consensus (ijma), and analogy (qiyas)—as well as 

analyzing how his arrangement of hadith in Sahih al-Bukhari influenced the 

derivation of legal rulings. Additionally, the study highlights practical applications 

of Al-Bukhari’s ijtihad in financial transactions, focusing on contracts, sales, usury 

(riba), and debt-related issues, demonstrating his impact on Islamic 

jurisprudence.This research follows an inductive and analytical approach by 

extracting fiqh-based texts from the transactions chapter in Sahih al-Bukhari, 

analyzing them to uncover Al-Bukhari’s ijtihad methodology in structuring hadith 

and formulating chapter headings. A comparative analysis with other jurists’ views 

on the same issues will also be conducted to highlight the distinguishing features of 

his fiqh-based approach.The study consists of two main sections: The first section 

discusses Al-Bukhari’s usuli methodology in fiqh-based ijtihad, where the first part 

examines his sources of inference, while the second part explores his hadith 

arrangement and derivation of rulings. The second section is dedicated to the fiqh-

based applications of Al-Bukhari’s ijtihad in financial transactions, with the first 

part analyzing his views on contracts and sales, and the second part addressing his 

rulings on usury and debt. 

Keywords: Imam Al-Bukhari, Al-Bukhari’s fiqh, Al-Bukhari’s ijtihad, financial 

transactions. 

 

  ةمدقم

 لاًئاه ايًملع ً¤رإ انل كرت دقو ،هقفلاو ثيدلحا ملع في ةملأا ءاملع زربأ دحأ يراخبلا ليعاسمإ نب دممح ماملإا دعيُ

 مجاترلاو ةقيقدلا تابيوبتلا للاخ نم ةقيمع ةيهقف ىؤر نمضت لب ،ثيدح باتك درمج نكي لم يذلا ،"هحيحص" في

 هداعبأو يداهتجلاا هجهنم لوصأ يليج جذومنك تلاماعلما ب> في يراخبلا ماملإا داهتجا ثحبلا اذه لجاعيُ .ةيكذلا

 .ةيهقفلا

 ثحبلا ةلكشم



 

 124   

 

  : يلي اميف ثحبلا ةلكشم لثمتت

  ؟باوبلأل هتابيوبت للاخ نم يهقفلا يراخبلا ماملإا داهتجا مهف نكيم فيك-1

 ؟طابنتسلاا في صاخ جهنم اذ ادًهتمج اهًيقف مأ ثيداحلأل لق� درمج يراخبلا ناك له-2

 :ثحبلا فادهأ

  : يلي اميف ثحبلا فادهأ لثمتت

 .ماكحلأا طابنتسا في يراخبلا ماملإا هعبتا يذلا ليوصلأا جهنلما حيضوت-1

 .نيدلاو >رلا ،عويبلا ،دوقعلا في هداهتجلا ةيلمعلا تاقيبطتلا ةسارد-2

 .يراخبلا حيحص في باوبلأا مجاترل يداهتجلاا رودلا زاربإ-3

 ثحبلا ةيهمأ

  : تيلآا في ثحبلا ةيهمأ زبرت

 .ينثدلمحا دنع داهتجلاا لجاعت تيلا ةيهقفلا تاساردلا في اغًارف دسي هنوك في-1

 .ماكحلأا طابنتسا في ثيدلحا باوبأ مجارت رامثتسا نكيم فيك حضويو -2

 .ةنسلا بتك للاخ نم يملاسلإا هقفلا مهفل ةديدج ةيؤر مدقي -3

 ثحبلا جهنم

 ا¶لالاد ءارقتساو يراخبلا حيحص باوبأ مجارت ليلتح تم ذإ ؛نراقلما يئارقتسلاا يليلحتلا جهنلما ةساردلا تعبتا

 .اهسفن لئاسلما في ءاهقفلا جهانبم اهتنراقمو ،ةيهقفلا

  لولأا ثحبلما



 

 125   

 

 يهقفلا داهتجلاا في يراخبلا ماملإل ليوصلأا جهنلما

  لولأا بلطلما 

  يهقفلا داهتجلاا في يراخبلا ماملإا رداصم

 :يلي ام لىإ اهفينصت نكيم ،ةيساسأ رداصم ةدع ىلع يهقفلا هداهتجا في يراخبلا ماملإا دمتعا

  : ةيوبنلا ةنسلاو يمركلا نآرقلا.1

 طبنتسي ناك ثيح ،طابنتسلااو هقفلا في لاًقتسم ادًهتمج امًامإ ناك لب ،ثيداحلأل لق� درمج نكي لم يراخبلا ماملإا

 نكي لم ،قيمعلا هداهتجا تسكع تيلاو ،هحيحص باوبأ مجارت للاخ نم ةنسلاو باتكلا نم ةرشابم ماكحلأا

 لاق تىح ،هقفل> ءاملعلا نم دحاو يرغ هفصوو ،قلطلما داهتجلاا لهأ نم ناك لب ،عوبتم يهقف بهذم يلأ ادًلقم

 نم رصبأو �دنع هقفأ ليعاسمإ نب دممح" :نييدلما بعصم وبأ لاقو  1،"ءاهقفلا ديس مويلا لخد" :راشب نب دممح

 .هل ايرًظن ثيدلحاو هقفلا في هدّعل اكًلام كردأ ول هنأ هنع لقن امك  ،2"لبنح نبا

 ضعب فلابخ ،داهتجلاا لهأ نمو هقفلا في ينمامإ �اك دواد >أو يراخبلا نأ لىإ ةيميت نبا ملاسلإا خيش راشأ دقو

 نبا ظفالحا دكأ امك  3.قلاطلإا ىلع نيدهتمج اونوكي نأ نود ثيدلحا ةمئأ لاوقأ لىإ اولام نيذلا نيرخلآا ينثدلمحا

 
 ةعبطلا ،يملاسلإا برغلا راد :تويرب( فورعم داوع راشب :هيلع قلعو هصن طبضو هققح ،دادغب خير; ،يدادغبلا بيطلخا تب. نب يلع نب دحمأ ركب وبأ 1
 .6ص ،2ج ،)م2002 – ـه1422 ،لىولأا

 .19ص ،2ج دادغب خير; ، يدادغبلا ركب وبأ 2

 راد ةعبط ىلع لباق ،مساق نب نحمرلا دبع نب دممح :هدعاس ،مساق نب دممح نب نحمرلا دبع :بيترتو عجم ،ىواتفلا عوممج ،ةيميت نب ميللحا دبع نب دحمأ 3
 .40ص ،20ج ،)م2004 – ـه1425 ،فيرشلا فحصلما ةعابطل دهف كللما عممج :ةرونلما ةنيدلما( ،دهفلا دحم نب رص| :ةعجارم ،تادzز عم ءافولا



 

 126   

 

 دممح خيشلا لاقو 4،ةقئاف ةراهبم اهنم ماكحلأا طبنتسي ناك لب ،هحيحص مجارت في ادًلقم نكي لم يراخبلا نأ رجح

  ."5هباتك في ادًحأ دلقي لمو داهتجلاا كلسم كلس يدنع يراخبلا" :ييرمشكلا رونأ

 لم ،لاًقتسم ادًهتمج ناك هنأ تدكأ ةصصختلما تاساردلا نإف ،مهبهاذم لىإ يراخبلا اوبسن ةمئلأا ضعب نأ مغرو

 ،بهاذلما فلتمخ نم ماكحلأا ءاقتنا في تدهتجا ةيهقف ةيصخش ترهظأ لب ،انًيعم ابًهذم هحيحص مجارت عبتت

 نم ةيعفاشلا هقف ىلعو ،كرابلما نبا للاخ نم ةيفنلحا هقف ىلع ذملتت ثيح ،داهتجلاا قرط يراخبلا عجم دقو

 ديلقت نود ليلدلا ىلع ةمئاق ةلقتسم ةيهقف ةيؤر نيوكت نم هنكّم امم ،كلام باحصأ نع ذخأو ،يسيباركلا للاخ

  .6ترع نيدلا رون روتكدلا ينّب امك ،ينعم بهذم

  : عاجملإاو ةباحصلا لاوقأ.2

 ،طابنتسلاا رداصم نم لاًيصأ ارًدصم اهفصوب ةباحصلا لاوقأ ىلع يداهتجلاا هجهنم في يراخبلا ماملإا دمتعا

 اورصاعو ليزنتلا اودهش مÆوكل ،عيرشتلا دصاقم لىإ برقأو قمعأ ةيعرشلا صوصنلل ةباحصلا مهف نأ ىري ناك ثيح

 ةًللاد باوبلأا مجارت في ً�ايحأ اهلعجو ،ثيداحلأ> ةنورقم مهنع ر¤لآا نم ةًلجم "هحيحص" في لقن دقو .صلى الله عليه وسلم بينلا

 في امهنع الله يضر رمع نبا لوق قاس ثيح "رايلخ> ناعيبلا" ب> في امك ،ماكحلأا ريرقت في اهدامتعا ىلع

 .يوبنلا صنل> اهطبرو يهقفلا للادتسلال لب ،ةياورلا درÌ لاوقلأا هذه دروي نكي لم هنأ هجهنم رهظيُو  7.ةلأسلما

 
  :رظني تامولعلما نم ديزلمو ،ةيملاكلا لئاسلم� ةقلعتلما هجمارت فلابخ طانبتسلاا ةوقب زيمتت ةيهقفلا يراخبلا مجارت نأ لىإ هيبنتلا بيج  4

  Muhammed Sıddık,. “اًمهفو اًبيوبت ةيملاكلا لئاسلما عم لماعتلا في يراخبلا ماملإا جهنم" HADITH 14 (Temmuz2025), 
273. 

 ،لىولأا ةعبطلا ،ةيملعلا بتكلا راد :تويرب( ي®يرلما لماع ردب دممح :قيقتح ،يراخبلا حيحص ىلع يرابلا ضيف ،ييرمشكلا هاش مظعم نب هاش رونأ دممح  5
 .483ص ،1ج ،)م2005 – ـه1426

 .391ص ،)م1970 ،لىولأا ةعبطلا ،رشنلاو ةجمترلاو فيلأتلل ةنلجا ةعبطم :بيد( ،هحيحص ينبو هعماج ينب ةنزاولماو يذمترلا ماملإا 6

 . )58ص ،3ج ،يراخبلا حيحص ،يراخبلا(  7



 

 127   

 

 ضعب في نيمضلا رارقلإا وأ مزلجا ةغيصب هركذي ناك ذإ ،ةيعرشلا ةلدلأا عفرأ نم يراخبلا دنع ناك دقف ،عاجملإا امأ

 عجم في يراخبلا عينص نأ ىلع ءاملعلا صّن دقو .ماكحلأا ريرقت في هتيجّبح هرارقإ ىلع لدي امم ،باوبلأا مجارت

 لىإ ةراشإ دّعي ،هيلع قفتلما لوقلا لاإ اهيف رهظي لا ثيبح باوبلأا بيترت في وأ ،فلالخا مدعب ةيحولما صوصنلا

 نم هيرغ ىلع تباثلا عاجملإا نومدّقي نيذلا ثيدلحا لهأ لوصأ عم مجسني اذهو 8. امًزِلم لاًيلد عاجملإا هرابتعا

 .ةيداهتجلاا ةلدلأا

 ،فلسلا ر¤آ في لاًثمم يلقنلا ليلدلا ينب نٍزاوت نع يراخبلا جهنم في عاجملإاو ةباحصلا لاوقأ ينب عملجا فشكيو

 يصنلا طابضنلاا ينب عمتج ةنيتم ةًغبص يهقفلا هداهتجا ىلع ىفضأ ام وهو ،ةملأا قافتا في لثمتلما يلكلا ليلدلاو

 .ماكحلأل يلمعلا رارقتسلااو

 ةيهقفلا ةلدلأا فلتمخ ينب عجم ثيح ،هحيحص في باوبلأا مجارت للاخ نم يهقفلا هداهتجا يراخبلا ماملإا زبريُ

 ةيهقف لئاسم باوبلأا مجارت في جردأ دقو ،قيمعلا همهفو زيمتلما هداهتجا ىلع ادًمتعم ،اهنم ماكحلأا طبنتساو

 .ثيدح باتك هنوك بناج لىإ ايًهقف اعًجرم هباتك لعج امم ،ةعونتم

 ةيهقف دئاوف هحيحص نمض لب ،ةحيحصلا ثيداحلأا عجم ىلع رصتقي لم يراخبلا نأ رجح نبا ظفالحا ىريو

 هبولسÒ راشأو ،ةيهقفلا اهنيماضم عم بسانتي ابم ،ةددمح باوبأ قفو ثيداحلأا مظّن ثيح ،ةقيقد تاطابنتساو

 ،ةلاصلا في نيديلا عفر لثم ،ةيهقفلا لئاسلما ضعبل ةلقتسم تافينصت درفأ هنأ امك ،ةعساو تلالاد لىإ ديرفلا

  .ةيداهتجلاا هترظن دكؤي امم ،ضيلحاو ،بارشلاو ،ةماملإاو

 ةلدلأا ىلع دمتعي ،لاًقتسم ادًهتمج ناك لب ،لق� درمج نكي لم هنأ اهيف ثيداحلأا بيترتو باوبلأل هفينصت نم مهفيُو

 ناك هنكل ،هبهذم دييأتل لاًيم رهظيُ يهقفلا هجهنم نأ اوأر ءاملعلا ضعب نإف ،كلذ مغرو ،ينعم بهذلم ديلقت نود

 .ماكحلأا جارختسلا قيمعلا مهفلاو قايسلا ىلع دمتعيو ،طابنتسلاا في اقًيقد

 
 .)489ص ،يراسلا يده ،نيلاقسعلا رجح نبا( 8



 

 128   

 

 فشك" باتك ةمدقم في ركذو ،اعًر> اهًيقف ناك لب ،ثدمح درمج نكي لم يراخبلا نأ لىإ يوونلا ماملإا راشأ دقو

 ركذي ناك يراخبلا نأ يسدقلما رهاطلا ماملإا دكأ امنيب ،باوبلأا مجارت في هقفلا جرديُ ناك يراخبلا نأ "سيبلتلا

   .صالخا هطابنتساو يهقفلا نىعلما هيضتقي ام قفو ثيدلحا

 باوبلأا بيترت في هبولسأ ناكو ،اعًم هقفلاو ثيدلحا مولع في زرب يراخبلا نأ ةدغ وبأ حاتفلا دبع خيشلا حضوأ امك

  .هقفلاو ثيدلحا مولع ينب ارًسج لثيم هباتك نإ ليق تىح ،ازًيمتمو اقًيقد ةلدلأا ينب عملجاو

 ةيفنلحا ضعب هدع امنيب  ،ايًلبنح ةلبانلحا ضعب هآرف ،ةيهقف سرادم ةدع لىإ بسنُ دقف ،يهقفلا هبهذبم قلعتي اميفو

 ماملإا ىلع ذملتت هنأ تبث دقو  ،مهئاملع مجارت في ةيعفاشلا هركذ ينح في ،لئاسلما ضعب في مهبهذم نم ابًيرق

  .دحلأ ادًلقم نكي لم هنكل ،ةيعفاشلا لىإ هبسني مهضعب لعج امم  ،يعفاشلا باحصأ نم وهو ،يديملحا

 ىلع امًئاق هرظن ناك لب ،ادًدمح ايًهقف اعًرف مزتلي نكي لم ذإ ،لاًقتسم ادًهتمج ناك يراخبلا نأ نياميرك ماملإا دكأ دقو

   .ةلدلأا نم هيدل حجتري الم اقًفو ،ىرخأ في اهفلايخو لئاسم في بهاذلما ضعب قفاويُ هلعج امم ،ليلدلا

  : سايقلا.3

 في باوبلأا مجارت يرسفتب ةيانعلا لىإ ءاملعلا عفد امم ،رشابم لكشب طابنتسلاا ةيجهنم يراخبلا ماملإا ينّبي لم

 نأ رهظ ،مجاترلا هذه ليلتح للاخ نمو ،ماكحلأا طابنتساو للادتسلاا في هتقيرط مهفل احًاتفم دّعتُ ذإ ،هحيحص

 ،ةبرتعم لوصأ لىإ دنتسلما يرغ درÌا يأرلاو فلكتلما سايقلا مذي ناك لب ،قلاطØ سايقلا ضراعي نكي لم يراخبلا

 سايقلا ضفري لا هنأ ىلع لدي امم ،"سايقلا فلكتو يأرلا مذ نم ركذي ام ب>" :ناونع هحيحص في ءاج دقف

 .طباوض نود هيف طارفلإا مذي لب ،للادتسلال لصأك



 

 129   

 

 ىقبي" :صلى الله عليه وسلم بينلا ثيدبح هداهشتسا اهنم ،دهاوش ةدعب سايقلا نم يراخبلا فقوم ىلع ءاملعلا ضعب لدتسا دقو

 دروأ امك 10، "مكنيد ىلع مكيأر اوم¶ا" :فينح نب لهس لوقو 9،" نولضيُو نولضيف ،مهيأرب نوتفتسي لاهج س�

 امم ،صنلا رظتني ناك لب ،يحو اهيف لزني لم تيلا لئاسلما في سايقل> مكيح نكي لم صلى الله عليه وسلم بينلا نأ ىرخأ عضاوم في

 ةيجح يفنت لا تلالادتسلاا هذه نأ اوأر ينيلوصلأا روهجم نكل .ايًعرش لاًيلد سايقلا هرابتعا مدع هنم مهفيُ دق

 اله لصأ لا لئاسم في سايقلا نع عنتما صلى الله عليه وسلم بينلا نأ ليلدب ،فلكتلما وأ دسافلا سايقلا ىلع قبطنت لب ،سايقلا

 .ةيعرشلا ماكحلأا عيجم ىلع قبطني لا ام وهو ،هيلع ساقي

 ا¶اذ ةلأسلما لجاعت لا اصًوصن اهيف دروي ثم ،ةنيعم ةلأسم ىلع لدي ابم باوبلأا ضعب نونعيُ ناك يراخبلا نأ امك

 مهف نإف ،انه نمو ،للادتسلاا نم عونلا اذله نيمضلا هرارقإ ىلع لدي امم ،سايقل> اهمكح مهفيُ نكل ،ةرشابم

 في هبولسأو ةيهقفلا هتيؤر مهفل احًاتفم لثتم ذإ ،ةيانعب هباوبأ مجارت ةءارق بلطتي يراخبلا دنع طابنتسلاا ةقيرط

  .11يهقفلا هجهنم يرسفتو هحيحص حرشب ةيربك ةيانع نولوي ءاملعلا لعج ام وهو ،للادتسلاا

  : يصخشلا طابنتسلااو داهتجلاا.4

 لٍق� درمج نكي لم ثيح ،مجارت نم هحيحص في هعدوأ ام للاخ نم ةيملعلا يراخبلا ماملإا ةيللاقتسا ىلجتت

 هنكّم ،اعًيفر ايًملع ىًوتسم يراخبلا غلب دقف ،ةفورعلما الهوصأ نم ماكحلأل هطابنتساو هداهتجا نع برّع لب ،تÞاورلل

 
 في هجرخأ : ثدلمحا مكح ةصلاخ | 6723 : مقرلا وأ ةحفصلا | نابح نبا حيحص : ردصلما | نابح نبا : ثدلمحا | ورمع نب اللهدبع : يوارلا  9
 .يرسي فلاتخ� )2673( ملسمو ،)100( يراخبلا هجرخأ : جيرختلا | هحيحص

 : جيرختلا | ]حيحص[ : ثدلمحا مكح ةصلاخ | 7308 : مقرلا وأ ةحفصلا | يراخبلا حيحص : ردصلما | يراخبلا : ثدلمحا | فينح نب لهس  10
 .هوحنب )15974( دحمأو ،)1785( ملسمو ،يرسي فلاتخ� )5598( ))يربكلا مجعلما(( في نيابرطلا هجرخأ

 ، يملعلا سلÆا ةكوللأا عقوم ، ؟ سايقل� لوقي لا لىاعت الله هحمر يراخبلا ماملإا له : ةشقانملل ةلأسم :در ، تيلاسلما بييرع نم لوقنم ، يعفاشلا دلاخ 11
 لوخدلا خير; و طقف يساسلأا طبارلا عض : رظني ديزملل ، م4/3/2025 في سابتقلاا تم ، م27/11/2013 في رشن

https://majles.alukah.net/t123342/#:~:text=%D8%B1%D8%A7%D8%A8%D8%B9%D8%A7%D9%8
B%3A%20%D8%A3%D9%86%20%D8%A7%D9%84%D8%A5%D9%85%D8%A7%D9%85%20%D
8%A7%D9%84%D8%A8%D8%AE%D8%A7%D8%B1%D9%8A%20%D9%8A%D8%B1%D9%89,%
D8%A8%D8%B1%D8%A3%D9%8A%D9%8D%20%D9%88%D9%84%D8%A7%20%D8%A8%D9

%82%D9%8A%D8%A7%D8%B3%5B53%5D.  



 

 130   

 

 .ةيهقفلا هتيجهنم في اجًضن سكعي امم ،ماكحلأاو تÞاورلا في يدقنلا رظنلاو للادتسلاا تاجرد ينب زييمتلا نم

 لىإ ،ثيدلحا ملع في ةصاخ ،هيدل تلكّشت تيلا ةيفرعلما ةيفللخاو ةيملعلا هتئيب ليلتح للاخ نم كلذ جاتنتسا نكيمو

 .للادتسلااو فينصتلا في ةلماكتم ةيؤر سيسá ىلع ارًداق هلعج امم ،ةيعرشلا مولعلا ةيقب ىلع عساولا هعلاطا بناج

12 

 باتك درمج سيل هحيحص لعج امم ،يهقفلا هداهتجا في يراخبلا ماملإا هعبتا يذلا جهنلما لكشت رداصلما هذه

 .ةيعرشلا ةلدلأا ىوقأ لىإ دنتست ةيهقف ةعوسوم لب ،ثيدح

  نياثلا بلطلما

 ماكحلأا طابنتساو ثيداحلأا بيترت في يراخبلا ماملإا بولسأ

 بحاصو ،ثيدلحا ءاملع زربأ دحأ وه )ـه256-194( يراخبلا ليعاسمإ نب دممح ماملإا نإف انعم ىضم امك

 يراخبلا ماملإا زيّتم ، يوبنلا ثيدلحا بتك حصأ نم برتعيُ يذلاو ،"يراخبلا حيحص"ـب فورعلما "حيحصلا عمالجا"

 بلطلما اذه في ، يملاسلإا هقفلا في امًهم اعًجرم هلعج امم ،ماكحلأا طابنتساو ثيداحلأا بيترت في ةقيقد ةيجهنبم

  : لياتلا وحنلا ىلع ثيداحلأا نم ماكحلأا طابنتساو ، ثيداحلأا بيترت في يراخبلا ماملإا بولسأ لوانت متيس

  :ثيداحلأا بيترت في يراخبلا ماملإا بولسأ : لاوأ

 ةيهقفلا هتيؤر سكعي ،باوبلأا لخاد ثيداحلأا بيترت في قيقد جهنبم "هحيحص" في يراخبلا ماملإا زيّتم

 في اهعضيو ةيانعب صوصنلا يقتني ناك لب ،ةماع نيوانع تتح ثيداحلأا عجم ىلع رصتقي نكي ملف ،ةيداهتجلااو

 
12 Houran, O. S. (Year). Al-Bukhari’s Method in His Sahih: Establishing the Principles of 
Compilation and Classification. Yolva Islam Dergisi, Volume (Issue), 4–... 



 

 131   

 

 ةغيصب ً�ايحأ اهلعجف ،ةيعرشلا دصاقلم> باوبلأا مجارت طبرب نىتعا دقف .ةلأسملل يهقفلا للادتسلاا مديخ بيترت

  13 .اهيلت تيلا ثيداحلأا للاخ نم هدصقم مهفيُ ثيبح ،حيملت وأ لاؤس لكش ىلع ىرخأ ً�ايحأو ،مكلحا ريرقت

 وأ قلطلما ديّقتُ وأ نىعلما لمّكتُ ىرخأ ثيداحÒ اهبقعي ثم ،ةللاد حضولأاو ادًنس ىوقلأا ثيداحلأ> أدبي ناك امك

 دروأ ،عضاولما نم يرثك فيو .قيقدلا طابنتسلاا قيقحتل صوصنلا ينب عملجا ىلع هتردق رهظيُ امم ،ماعلا صصّتخُ

 قايسل> مكلحا طبرو ةلأسملل فلسلا مهف ىلع دكؤيل ،يوبنلا ثيدلحا دعب وأ لبق ينعباتلاو ةباحصلا نع ر¤لآا

   .14يلمعلا

 يهقف فينصت قفو باوبلأل هميسقت ءاجف ،نيمزلا لا يعوضولما بيتترلا ىلع هدامتعا كلذك يراخبلا نع فرعُ دقو

 ىلع بترم هقف باتك لىإ برقأ "هحيحص" لعج امم ،ليصافتلاو عورفلا لىإ جردتي ثم ىبركلا لوصلأ> ابًلاغ أدبي

   .15ثيدح باتك هلصأ في هنوك عم ،باوبلأا

 في ادًهتمج ناك يراخبلا ماملإا نأ ىلع لدي ،ةقيقدلا مجاترلا ةغايصب ً�ورقم ،ثيداحلأل دوصقلما بيتترلا اذه نإ

 عوضولما اذه راطإ في.يهقفلا هرظن عم يثدلمحا هجهنم جزاتم زبريُو ،يعرشلا مكلحا ءانب مديخ ابم ةيثيدلحا ةدالما بيترت

 وحنلا ىلع يراخبلا ماملإا دنع راركتلاو ثيداحلأا عيطقتو ، هقفلا باوبأ ىلع بيوبتلا ةلأسم لوانت متي فوس

  : لياتلا

 بتر ثيح ،ةيعرف باوبأ ىلع يوتتح ةيسيئر بتك لىإ هباتك يراخبلا ماملإا مسّق :هقفلا باوبأ ىلع بيوبتلا.1

 ةلأسلما لىإ يرشت ب> لكل )ناونع( ةجمرت عضي ناك ،ةيهقفلا تاعوضوملل اقًفو باوبلأا هذه تتح ثيداحلأا

 ،ثيداحلأا نم ماكحلأل هطابنتساو قيمعلا همهف رهظيُ بيوبتلا اذه ،هتتح ةروكذلما ثيداحلأا نم ةطبنتسلما ةيهقفلا

 ناك امنيب ،يهقف دصقم مهيلإ بسنيُ نأ نكيم فيك ذإ ،هقفلا في ينثدلمحا تاهاتجلا اصًخلم يثيدلحا هقفلا دّعيُ

 
 .)24ص ،1ج ،يرابلا حتف ،نيلاقسعلا رجح نبا( 13

 .)74ص ،1ج ،تاغللاو ءاسملأا بيذ® ،يوونلا( 14

 .)312ص ،ةياورلا ملع في ةيافكلا ،يدادغبلا بيطلخا( 15



 

 132   

 

 مهطاشن نأ لاإ ،ةيهقفلا Þاضقل> اومتها نيذلا ينثدلمحا نم ديدعلا دوجو مغر ؟ثيدلحا مولع ىلع ارًصتقم مهطاشن

  .مهبتك باوبأو مهجمارت للاخ نم هيلع لدتسيُ ناك لب ،ارًهاظ نكي لم يهقفلا

 لاوقأو هقفلا بتك ىلع علطا ثيح ،يأرلا لهأو ينثدّلمحا هقفب ةيارد ىلع ناك دقف ،يراخبلا ماملإ> قلعتي اميف امأ

 هتذتاسأ راشأ دقو .يهقفلا هنيوكت في رثأ امم ،مهÞاضقو ينعباتلاو ةباحصل> ائًيلم هطيمح ناك ،هرغص ذنم .ءاملعلا

 مجاترلا في همامتها للاخ نم زرب ،حضاو يهقف دصقم هيدل ناك ذإ ،ارًد� لاإ ةمئلأا تيفتسي نكي لم هنأ لىإ

 .تÞاورلا عجم درجبم سيلو ،ةيهقفلا تابيوبتلاو

 دعاوقلا ضعب لىإ ةراشلإا لثم ،ةفلتمخ بيلاسلأ همادختسا للاخ نم يراخبلا مجارت في يهقفلا دصقلا رهظي

 ةريره بيأ ثيدح :كلذ ىلع ةلثملأا نمو  .حيحصلا هباتك في درو امك ،اهنم ماكحلأا طابنتساو ةماعلا ةيلوصلأا

 راظتنا لضف لوح ءادردلا بيأ ثيدحو ، ةيللادتسا ةقيرطب هل مجرت يذلا ،ةعاملجا في رجفلا ةلاص لضف لوح

 ةقيرطب هجمرت يذلا ،ةلاصلا في ارًجأ سانلا مظعأ لوح ىسوم بيأ ثيدحو ،ةماع ةقيرطب هجمرت يذلا ،ةلاصلا

 ،ادًوصقم ناك ينعم ب> نمض ةثلاثلا ثيداحلأا هذله يراخبلا رايتخا نأ لىإ حجر نبا راشأ دقو  .ةيطابنتسا

  .يهقفلا اهقايسو اهتبسانم رابتعلاا ينعب ذخأ ثيح

 حيحصلا سايقلا لىإ ةراشلإ> متهاو ،دسافو حيحص لىإ هميسقت لىإ ايرًشم ،سايقلا ةلأسم يراخبلا لوانت امك

 نÒ هباجأف ،ةهوبشم ةقلاع نم هدلو نع صلى الله عليه وسلم بينلا لأس يذلا بيارعلأا ثيدح لثم ،مولعم لصأ ىلع دمتعي يذلا

  .تلاالحا هذه لثم في سايقلا ةيجح ىلع لدي امم ،شارفلل دلولا

 ةنراقبم اéاجأف ،ةافوتلما اهمأ نع جلحا ءادأ نع هلأست صلى الله عليه وسلم بينلا لىإ تءاج تيلا ةأرلما ثيدح ،ىرخلأا ةلثملأا نمو

 .ةيهقفلا لئاسلما في سايقلا ةيعورشم ززعي امم ،نيدلا دادسب كلذ

 ،هتئزجتب موقي يراخبلا ماملإا ناك ،تاعوضوم وأ ماكحأ ةدع ىلع دحاولا ثيدلحا لمتشا اذإ :ثيداحلأا عيطقت.2

 نود ةدح ىلع ةيهقف ةلأسم لك ىلع زيكترلا حيتي امم ،هنومضم عم بسانتي يذلا بابلا في هنم ءزج لك دروي ثيبح



 

 133   

 

 ،ةمزلالا يرغ ةلاطلإا بنجتل بولسلأا اذه لىإ أجلي ناك يراخبلا نأ لىإ رجح نبا راشأ دقو  .يرورض يرغ راركت

 نم ءزج ركذ ىلع رصتقي ً�ايحأ ناك امك .ةفلتخلما اهعيضاوم في ثيداحلأ> للادتسلاا ةقد ىلع ظافلحا عم

 في ،مكحلل Þًرورض كلذ نوكي امنيح اعًوفرم هدروي وأ ،رخآ عضوم في هركذ لمكتسيو ينعم عضوم في ثيدلحا

  .بابلا عوضوبم ةرشابم اطًبترم هعفر نكي لم اذإ ،افًوقوم هتياور ىلع ىرخلأا عضاولما ضعب في رصتقي ينح

 في جهنلا اذه ةيهملأ هكاردإ ىلع لدي كلذ نإف ،ثيداحلأا راركت دمعت دق يراخبلا ماملإا ناك اذإ :راركتلا.3

 لقنلا في عسوتلا لىإ ً�ايحأ رطضا هنكل ،ةهج نم ثيدلحا طورش في ددشتل> هسفن مزلأ دقف ،ةيهقفلا لئاسلما ريرتح

 لاب هدنع ثيدلحا راركت نكي لمو .ةياورلا قرط فلاتخا نم ةيهقفلا دئاوفلا صلاختسلا كلذو ،ىرخأ ةهج نم

 زاربإو ةيهقفلا ماكحلأا طابنتسلا ةددعتم عضاوم في هركذب موقي ثيح ،ةددمح دصاقم قفو هعضي ناك لب ،ةدئاف

  .ةفلتخلما للادتسلاا هوجو

 ضعب راركت لىإ رطضا كلذ عمو ،ثيدلحا طورش في يراخبلا ماملإا ددش انمإ" :قايسلا اذه في نيامركلا لوقي

 ،اé للادتسلاا هوجو زبريل ةفلتمخ قرطب اهدروي ناك هنأ امك ،هقفلا باوبأ نمض اهعميج نأ دارأ هنلأ ،ثيداحلأا

  ".طقف ملعلا في ديزتلا ب> نم كلذ نوكي نأ نود

 ،ةقيمع تلالاد لميح ناك لب ،فده لاب نكي لم "يراخبلا حيحص" في راركتلا نأ دكأ رجح نبا ماملإا نأ امك

 دئاوف ضعب نأ حضوأ دقو .ةيعرشلا نياعلما حيضوت في ديناسلأا فلاتخا نم ةدافتسلااو ثيدلحا هقف زاربإ اهنم

 ةفلتمخ عضاوم في هجاردØ ةوق بستكي هنكل ،ةهج نم افًيعض نوكي دق ينعم دنسل رابتعلاا ةداعإ في نمكت راركتلا

  .ىرخأ قرط عم

 دنع راركتلا مدختسا ثيح ،ثيداحلأا ضرع في ادًيرف ً>ولسأ يراخبلا ماملإا كلس دقف ،جهنلما ثيح نم امأ

 هراركت نكي لم ذإ ،قيقدلا فينصتلا ةيهمÒ هيعو ىلع كلذ لديو .ديناسلأا ددعت وأ تÞاورلا فلاتخا نايبل ةجالحا

  .اهقايس قفو ةياور لكل ةيفاضإ نياعم يمدقت كلذ في يعاريُ ناك انمإو ،فده لاب ةداعإ درمج ثيداحلأل



 

 134   

 

 ةميق حضتت ثيبح ،هقيثوتو ثيدلحا ةحص زيزعت لىإ فدهي ناك دقف ،دهاوشلاو تاعباتَمُلل همادختس> قلعتي اميفو

 ثيح ".همأ هتدلو مويك عجر ،قسفي لمو ثفري ملف جح نم" :ثيدح كلذ ىلع ةلثملأا نمو .اهقايس في ةياور لك

 .للادتسلااو فينصتلا في ةقدل> همامتها سكعي امم ،ديناسلأاو قرطلا ددعت عم ةفلتمخ غيصب يراخبلا هدروأ

 ةيهقفو ةيملع ضارغلأ ادًوصقم ناك لب ،ايًثبع نكي لم "يراخبلا حيحص" في ثيداحلأا راركت نإف ،ماتلخا فيو

 .ديرف يجهنم بولسÒ اهنم ماكحلأا صلاختساو ثيداحلأا بيترت في اجًذونم هلعيج امم ،ةقيقد

 :ثيداحلأا نم ماكحلأا طابنتسا : اين¤

 دئاوفلاو ماكحلأا اهنم طبنتسي اعًر> اهًيقف ناك لب ،ةحيحصلا ثيداحلأل عماج درمج يراخبلا ماملإا نكي لم

 جارختسلا مجاترلا هذه فظّو دقف .هحيحص في اهعضو تيلا باوبلأا مجارت في حوضوب ىلّتج ام وهو ،ةيملعلا

 .ةقيقد ةيهقف ماكحأ لىإ ةراشلإل ةيانعب اهعضاوم في ثيداحلأا امًدختسم ،ةيوبنلا صوصنلا نم ةيعرشلا تلالادلا

 للاخ نم اهمهف نكيم ةلماكتم ةيملع ةيؤر لىإ دنتسا لب ،ايًئاوشع نكي لم اهبيترتو ثيداحلأا فينصت في هجهنمو

 هيلع الله ىلص الله لوسر رومأ نم رصتخلما دنسلما حيحصلا عمالجا هباتك ىلع هقلطأ يذلا مسلاا نم ،لاًوأ :نيرمأ

 بادآو رابخأو Þاضقو ماكحأ نم ثيدلحا فانصأ عيملج هتيلوشم ىلع عمالجا ظفل لّد ثيح ،همÞأو هننسو ملسو

 همازتلا ىلع دنسلما ظفل لّد امنيب ،فيعض ثيدح يأ لاخدإ مدعب مراصلا همازتلا لىإ حيحصلا ظفل راشأو ،قئاقرو

 طترشي ناك ذإ ،ثيدلحا ءاقتنا في هتافرصت ءارقتسا للاخ نم ،ايًن¤و .صلى الله عليه وسلم بينلا لىإ لصتلما دانسلإا تاذ تÞاورل>

  .16ذوذشلاو للعلا نم ثيدلحا ولخو ،مهطبضو ،ةاورلا ةلادعو ،دنسل> لاصتلاا ةياورلا في

 لبنح نب دحمأو ملسلم افًلاخ ،ةرصاعلما درمج سيلو ،هخيشو يوارلا ينب ءاقللا هطاترشا في هيرغ نع هجهنم زيتم دقو

 ،ليدعتلاو حرلجا في ةديدشلا ةقدلا ىرحتي يراخبلا ناكو .ءاقللا نم تبثتلا طاترشا نود ةرصاعلم> اوفتكا نمم اهميرغو

 
 ةعابطلل رجه :ةرهاقلا( وللحا دممح حاتفلا دبعو يحانطلا دممح دوممح :قيقتح ،ىبركلا ةيعفاشلا تاقبط ،يكبسلا نيدلا يقت نب باهولا دبع نيدلا جاتت 16

 .9ص ،2ج ،)ـه1413 ،ةيناثلا ةعبطلا ،عيزوتلاو رشنلاو



 

 135   

 

 زيتم امك .عرولاو يرحتلا في ةياغ ناك اذه هجهنمو ،نلاف نم نلاف عاسم تبثي لم :لوقي لب عامسلا مدعب مزيج لاف

Òيساقلا حيرجتل> حيرصتلا نم لاًدب رظن هيف وأ هنع اوتكس لثم ةقيقد تارابع مدختساف ،ةاورلا دقن في ديرف بولس، 

  .17ثيدلحا ركنم هنÒ هفصوب يفتكي وأ ،هل هيرغ فيعضت لقني لب ،ةحارص بذكل> يوارلا فصي نكي لمو

 يراخبلا هقف :ليق تىح ،اهعضو تيلا باوبلأا مجارت في تلتج لب ،دقنلاو حيحصتلا دنع يراخبلا ةيرقبع فقوتت لمو

 ىلع ةلدلأا اهنم طبنتسي ناك ثيح ،هملع ةعسو قيمعلا ههقفل اسًاكعنا هحيحص مجارت تناك دقف .هجمارت في

 :صلى الله عليه وسلم بينلا لوق ب>( :ناونعب ً>> دروأ ينح لعف امك ،ةنسلاو نآرقل> اهطبريو ،ثيدلحا نم ةطبنتسم ةيهقف لئاسم

 ملعلا في طابتغلاا ب> :هلوقب مجرت ينح وأ ،سابع نبا ثيدبح كلذ ىلع لاًدتسم ، 18)باتكلا هملع مهللا

 ،ةطبغلا وه انه دسلح> دارلما نأ كلذب احًضوم ،...ينتنثا في لاإ دسح لا :صلى الله عليه وسلم بينلا ثيدح لىإ ايرًشم ةمكلحاو

 .مومذلما دسلحا لا

 ثيدلحا رركي لا ثيبح ،يهقفلا للادتسلال اقًفو ةفلتمخ عضاوم في هركذ ةداعإو ثيدلحا عيطقت في يراخبلا عرب امك

 ينب نزاوي مراص جهنلم عضيخ ثيداحلأل هؤاقتنا ناكو .ديدج يهقف قايس معدل ةفلتمخ قرطب هجاردإ ديعي لب ،اثًبع

 .ثيدلحا ملع في ادًرفتم اجًذونم هحيحص لعج امم ،ةيثيدلحا ةقدلاو يهقفلا قيثوتلا

  نياثلا ثحبلما

 تلاماعلما بZ في يراخبلا داهتجلا ةيهقفلا تاقيبطتلا

  لولأا بلطلما 

 عويبلاو دوقعلا في يراخبلا ماملإا داهتجا

 
 ،)ـه1380 ،لىولأا ةعبطلا ،ةيفلسلا ةبتكلما :ةرهاقلا( بيطلخا نيدلا بمح :حيحصت ،يرابلا حتف ةمدقم يراسلا يده ،نيلاقسعلا رجح نب يلع نب دحمأ 17
 .7ص

 ةعبطلا ،م1937 – ـه1356 ،لىولأا ةعبطلا ،بيرعلا ثاترلا ءايحإ راد :تويرب( ،يراخبلا حيحص حرش في يراردلا بكاوكلا ،نيامركلا فسوي نب دممح 18
 .49-47ص ،2ج ،)م1981 – ـه1401 ،ةيناثلا



 

 136   

 

 هل ناك لب ،اهفينصتو ثيداحلأا عجم ىلع اورصتقي لم نيذلا ينثدلمحا رابك نم – الله هحمر – يراخبلا ماملإا دّعَـُي

 ،عويبلاو دوقعلا باوبأ في اصًوصخو ،هحيحص باوبلأ هبيترتو ةيهقفلا هتابيوبت للاخ نم رهظي زيمتم يداهتجا جهنم

 ةينمض ةروصب يهقفلا هيأر ضرعي ناك هنّأ ،"عويبلا" باتك اميس لا ،ةيهقفلا بتكلل هبيوبت للاخ نم حضتا دقف

 هطابنتساو هداهتجا نع فشكي امم ،ثيداحلأا اهتتح عضي تيلا )باوبلأا مجارت( ةيهقفلا نيوانعلا رايتخا برع

 .ةنسلا صوصن نم ماكحلأل

 :اهنم ،بناوج ةدعب عويبلاو دوقعلا في هداهتجا زيتم دقو

 دروي لب ،تلاماعلما في ةرشابلما ثيداحلأا ىلع رصتقي لا ذإ :ةقيقد ةيهقف عورف ىلع ثيدلح> للادتسلاا-1

 ينب اضرلا طاترشاو ،ةلاهلجاو ررغلا نع يهنلا لثم ،ءارشلاو عيبلا ماكحأ مظنت ةماع دعاوق اهنم طبنتستُ دق ثيداحأ

 ،ضومغ وأ ررغ ىلع يوتتح تيلا عويبل> قلعتت تيلا ثيداحلأ> صاخ لكشب يراخبلا ماملإا متها دقف ،نيدقاعتلما

 ةيفافشلاو حوضولا ىلع ةينبم ةيراجتلا تلاماعلما نوكت نأ نامضو نيدقاعتلما ينب ةلادعلا ةياحم ىلع اصًرح كلذو

 يأ  ،19"ررغلا عيب" نع تÆ تيلا ثيداحلأل هيجورت وه لاÌا اذه في يراخبلا داهتجا نع فرعُ ام زربأ نم ،ةماتلا

 ،ةدقاعتلما فارطلأا ينب لماكلا اضرلا مدع لىإ يدؤت دق تيلا ةرطاخلما وأ ضومغلا نم رصانع ىلع يوتتح تيلا عويبلا

 في فارطلأا عيجم قوقح نمضت ةحضاو ت�امض دوجول ةصاخ ةيهمأ ليوي يراخبلا ماملإا ناك ،قايسلا اذه في

 .ةيراجتلا تلاماعلما

 يهو  20،ةاصلحاو ةذبانلماو ةسملالما عيب لثم ،اهاوتمح في "ارًرغ" دعت تيلا عويبلا عاونأ ضعب لىإ يراخبلا راشأ دقو

 ،ةددمح يرغ ءايشأ ىلع وأ ةفداصلما ىلع دمتعم ءيش عيب متي ناك ثيح ،ةيلهالجا في ةعئاش تناك تلاماعم اهعيجم

 
 ،هننس في دواد وبأ :هجرخأو ، 1211ص ،3ج ،ادًقن قرول� بهذلا عيبو فرصلا ب� ،ةاقاسلما باتك ،ملسم حيحص :ردصلما ، ةريره وبأ :يوارلا    19

 ننسلا في يئاسنلاو ؛هل ظفللاو )1230( مقر ،فرصلا في ءاج ام ب� ،عويبلا باتك ،هننس في يذمترلاو ؛)3376( مقر ،فرصلا في ب� ،عويبلا باتك
 ، 312ص ،2ج ،دنسلما في دحمأو ؛)2194( مقر ،فرصلا ب� ،تاراجتلا باتك ،هننس في هجام نباو ؛)4518( مقر ،فرصلا ب� ،عويبلا باتك ،ىبركلا

 .)1797( مقر ،هجام نبا حيحص في نيابللأا لاق امك ،حيحص :ثيدلحا مكح

 دارفأ نم : جيرختلا ، ]حيحص[ : ثدلمحا مكح ةصلاخ | 1513 :مقرلا وأ ةحفصلا ، ملسم حيحص : ردصلما | ملسم : ثدلمحا | ةريره وبأ : يوارلا 20
 .يراخبلا ىلع ملسم



 

 137   

 

 هذه لثم ملسو هيلع الله لص بينلا رظح ،هيلعو ،ينلماعتلما ينب مهافتلا في بارطضا وأ عازن ثودح لىإ يدؤي امم

 ةياحم لىإ ىعسي ناك ثيداحلأا هذه للاخ نم يراخبلا ،نيدقاعتلما ينب لماكلا اضرلا موهفم دد¶ اهرابتع> عويبلا

 نأ بيج ةلادعلاو حوضولا أدبم يعاري لا دقع يأ نأ لىإ ايرًشم ،ةيلالما تلاماعلما في للاغتسلااو ملظلا نم دارفلأا

 .ةيعرشلا ةيحانلا نم لاًط> برتعيُ

 نم عونلا اذه يراخبلا ماملإا لوانت دقف  21،هضبق لبق ءيش عيب وأ "ليجأتلا" لمشت تيلا عويبل> قلعتي ام في امأ

 تيلا عويبلا نم دعيُ ناك ام وهو ،هضبق لبق ماعطلا عيب يه اهركذ تيلا ةلثملأا زربأ نم ،قيقد لكشب تلاماعلما

 ةعيرشلا ،فارطلأا دحلأ ررضلا عوقو في ببستي دقو عيبلما في ينقيلا مدع لىإ يدؤي ثيح ،ررغ ىلع يوتتح

 عئابلا وأ يترشلما ضرعتي لا يك ،ىرخأ ةرم هعيب لبق عيبلما ضبق ةرورض ىلع تدكأ قايسلا اذه في ةيملاسلإا

 لىإ فدهي ناك ثيداحلأا هذه ينيبت للاخ نم يراخبلا ماملإا ،مهلحاصبم رضت دق ةضماغ وأ ةددمح يرغ فورظل

 عيملج ةفورعم طورشل اقًفوو مï حوضو في ةعيبلا متت نأ ةرورض ىلع ادًكؤم ،عازنلا لىإ يدؤت دق تلااح ةيأ بنتج

 .فارطلأا

 متت نأ يغبني تلاماعلما هذه نأ لىإ يراخبلا ماملإا هون دقف ،تلامعلاو ةضفلاو بهذلا عويب لئاسبم قلعتي اميف

 يذلا >رللو ررغلل Þًدافت كلذو ،هضبق لبق ءيش عيب وأ لجلأ> علسلا هذه عيب رظيح ثيح ،ةمراص طورش قفو

 تلاماعلما هذه نأ رابتع> عويبلا هذه لثم ضفرت ةيملاسلإا ةعيرشلا تناك ،تلاماعتلا نم عونلا اذله ةجيتن أشني دق

 وأ ةميقلا ثيح نم لوهمج ءيش عم لماعتلا رطلخ مهضرعتو فارطلأا ينب تابجاولاو قوقلحا يواست نمضت لا

   .22تيقوتلا

 
 اذإف ،دٍيَب ادًيَ ،ءٍاوسَب ءًاوسَ ،لٍثْبمِ لاًثْمِ ،حِلْلمِ� حُلْمِلْاو ،رِمَّْتل� رُمَّْتلاو ،يرِعَِّشل� يرُعَِّشلاو ،برُِّل� ُّبرُلْاو ،ةَِّضفِل� ةَُّضفِلْاو ،بِهََّذل� بُهََّذلا( ثيدح رظني 21

 مقرلا وأ ةحفصلا | ملسم حيحص : ردصلما | ملسم : ثدلمحا | تماصلا نب ةدابع : يوارلا .)ديَب ادًيَ نَاك اذإ ،مْتُْـئشِ فَيك اوعُيبِفَ ،فُانصْلأا هذِه تْفَلَـَتخْا
 .يراخبلا ىلع ملسم دارفأ نم : جيرختلا | ]حيحص[ : ثدلمحا مكح ةصلاخ | 1587 :

 .71ص ، 1ج ، ) تاحلطصلما ،ىواتفلا ،تاقيبطتلا ،ثابحلأا( تلاماعلما هقف ةعوسوم ، ينفلؤلما نم ةعوممج 22



 

 138   

 

 ةلادعلا قيقتح ىلع هصرح للاخ نم دوقعلاو عويبلا نأشب يراخبلا حيحص في يراخبلا ماملإا داهتجا رهظي ،لاًاجمإ

 لىإ ىعسي ناك ،ةربرم يرغ ةرطامخ وأ ضومغ يأ نم ةيلاخ ةيراجتلا تلاماعلما نوكت نأ نامضو ينلماعتلما ينب

 طورشلا رفوت ةيهمأ ىلع ادًكؤم ،تاعازنلاو تنفلا لىإ يدؤت تيلا ةيراجتلا تاسراملما ضعب للاغتسا نم دارفلأا ةياحم

 ليوي يذلا يراخبلا ماملإا هقف ىلع لدت طاقنلا هذه ،ررغلا في عوقولا بنجتل تلاماعلما ضعب في ضبقلاو ةحضاولا

 نزاوتلا قيقتح لىإ ىعسيو ،للاغتسلاا وأ شغلا لاكشأ نم لكش يأ نم ةيراجتلا تلاماعتلا ةملاسب ايرًبك امًامتها

 .يراتج دقع لك في فارطلأا لحاصم ينب

 ةيداهتجا ةليسوك مجاترلل همادختسا يراخبلا ماملإا نع فرعُ دقف  :ةيهقف لئاسم ريرقتل باوبلأا مجارت فيظوت.2

 لثم ،اهعضو تيلا نيوانعلا نم ديدعلا في حوضوب رهظي ام وهو ،ةيهقفلا لاوقلأا ينب هحيجرت نع الهلاخ نم برعي

 قيقحتب يربكلا همامتها سكعي امم  24،"عيبلا في عادلخا نم هركي ام ب>"و 23 "اقرفتي لم ام رايلخ> ناعيبلا ب>"

 ثيداحلأل هئاقتنا في يراخبلا ماملإا داهتجا رهظي ،كلذ لىإ ةفاضلإ> ،عرشلل اقًفو ةيراجتلا تلاماعلما في ةلادعلا

 رضي لا يذلا يعرشلاو حيحصلا عيبلا ميهافم حيضوتل ىعسي ناك ذإ ،ةراجتلا في ةيملاسلإا ميقلا ىلع زكرت تيلا

Òهفارط. 

 ىلع ادًكؤم ،يترشلماو عئابلا ينب ةقلاعلا طبضل ةينيد ميقو فقاوم ةدع لىإ يراخبلا ماملإا دنتسا ،كلذ للاخ نم

 ةلادعلا ئداببم رضت تيلا لامعلأل ناكم لا هنأ هءارشو هعيب في ههقف رهظأ دقو ،دوقعلا في حوضولاو ةيفافشلا ةرورض

 
 .امهِعِيْـَب ةُكَرَـَب قَمحُِ امتَكَو �ذَكَ نْإو ،امهِعِيْـَب في امله كَرِوبُ انَّيـَبو اقدَصَ نْإف ،اقَّرفَـَتـَي لمَْ ام رِايلخِ� نِاعيِّـَبلْا  23

 : جيرختلا | ]حيحص[ : ثدلمحا مكح ةصلاخ | 1532 : مقرلا وأ ةحفصلا | ملسم حيحص : ردصلما | ملسم : ثدلمحا | مازح نب ميكح : يوارلا
 .)1532(ملسمو،) 2079(يراخبلا هجرخأ

 م1986 / ـه1407 :رشنلا ةنس ، ثاترلل نzرلاراد ، يراخبلا حيحص حرش يرابلا حتف ، نيلاقسعلا رجح نب يلع نب دحمأ - نيلاقسعلا رجح نبا  24

 .395ص ، 4ج



 

 139   

 

 عم ضراعتي ،هبسبح ،عيبلا في عادلخاف ،فارطلأا ينب نزاوتلا في للخ لىإ يدؤت تيلا تلاماعلما وأ "ررغلا عيب" لثم

  .25ةيداصتقا ةلماعم يأ دوست نأ ضترفيُ تيلا ةلادعلا رهوج

 في ةقدلا يرتح ىلع ادًمتعم ،فيرشلا ثيدحلل هحيضوتو هيرسفت في ةقدلا يعاري يراخبلا ناك ،قايسلا اذه فيو

 نأ حضتي ،كلذب ،ينلماعتلما ينب عازنلا يرثت دق تيلا تلاماعتلا نع داعتبلاا ةرورض ىلع ددشت تيلا ثيداحلأا لقن

 ىلع دمتعي ناك لب ،بسحف صوصنلا راضحتسا ىلع ارًصتقم نكي لم دوقعلاو عويبلا في يراخبلا ماملإا داهتجا

  .26ملظلا مهبنتجُو مهلحاصم يعارتُو ،سانلا ينب ةلادعلا ققّتح تيلا ثيداحلأا ىلع ءًانب ةيهقفلا لئاسلما هيجوت

 ةقيرطب ثيداحلأا بيترت في يراخبلا ماملإا داهتجا رهظي :ضعب ىلع اهضعب حيجرتو ثيداحلأا ينب ةنزاولما.3

 نم ماكحلأا طابنتسا في هتعارب ىلع لدي امم ،ةحارص هب حرّصي نأ نود ،هيرغ نود يهقف لوقل هحيجترب يحوت

 ءاملعلا الهوانت تيلا ةمهلما Þاضقلا نم يه ضعب ىلع اهضعب حيجرتو ثيداحلأا ينب ةنزاولما ،ةفلتخلما تÞاورلا للاخ

 نم رملاا اذه طابنتسا -ثحابلا ىلع- اموزل ناكف ليلق يراخبلا ماملإا قح في بتك ام نلأو ،ثيدلحا مولع في

 يرياعم ةدع ىلع ءاملعلا دمتعي ،ينثيدح ينب ضراعت دوجو دنع هجهنم في هل هيقف ثدمح لماع عم هتنراقم للاخ

 هل امهنم لك ،نيابللأا نيدلا رص� دممح خيشلاو يراخبلا ماملإا ءاملعلا ءلاؤه زربأو ،رخلآا ىلع اهمدحأ حيجترل

 .ïًابثو ةحص رثكلأا هاري ام ىلع ءًانب ،عوضولما اذه عم لماعتلا في صاخ جهنم

 امًامتها ليوي ناكف ،ثيداحلأا لوبق في ةقيقد طورش ىلع دمتعي ناك يراخبلا حيحص هباتك في يراخبلا ماملإا

 ناك ،ينثيدح ينب ضراعت دوجو ةلاح فيو ،نونتمؤمو نولصتم هلاجر نأ نم دكأتلاو دنسلا ةحص قيقحتب اغًل>

 عم مءلاتي ابم اههجوي وأ ،ثيداحلأا عيجم عم قفاوتي يرسفت يمدقت لاًوامح ،امهنيب عملجا لىإ دمعي ام ابًلاغ يراخبلا

 
 : رظني ديزملل ، م10/3/2025 في سبتقا ، م31/5/2009 في رشن ، ررغلا عيب روص يه ام ، بيو ملاسإ عقوم  25

https://www.islamweb.net/ar/fatwa/122852/%D9%85%D9%86-%D8%B5%D9%88%D8%B1-
%D8%A8%D9%8A%D8%B9-%D8%A7%D9%84%D8%BA%D8%B1%D8%B1 . 

 بتكلا راد ةعبط نع ةروّصم ،ـه1350 ،يسدقلا ةبتكم :ةرهاقلا( ،ءاهقفلا ةمئلأا ةثلاثلا لئاضف في ءاقتنلاا ،يرمنلا برلا دبع نب فسوي رمع وبأ 26
 .31ص ،)ةيملعلا

https://www.islamweb.net/ar/fatwa/122852/%D9%85%D9%86-%D8%B5%D9%88%D8%B1-%D8%A8%D9%8A%D8%B9-%D8%A7%D9%84%D8%BA%D8%B1%D8%B1
https://www.islamweb.net/ar/fatwa/122852/%D9%85%D9%86-%D8%B5%D9%88%D8%B1-%D8%A8%D9%8A%D8%B9-%D8%A7%D9%84%D8%BA%D8%B1%D8%B1


 

 140   

 

 فيك حضوي دق يذلا هقايس وأ ،هدنس ةوق ىلع ءًانب رخآ ىلع اثًيدح مدقي نأ نكيمُ ناك ،كلذب ،ةفلتخلما ا¶اقايس

 .ةضراعتلما ثيداحلأا ينب عملجا نكيم

 ،ثيداحلأا ةسارد في ليصفتلاو قيقحتلا ىلع دمتعي قيقد جهنم ىلع دمتعي نيابللأا خيشلا ناك ،ىرخأ ةهج نم

 نم هتحص تتبث يذلا ثيدلحا مدقيو ،ةيربك ةيانعب دنسلا مييقتب موقي ناك ،ينثيدح ينب ضراعت دوجو ةلاح في

 يق> عم اهقفاوت ىدمو ثيداحلأا نوتم ةساردل ةيربك ةيهمأ ليوي ناك امك ،مهقيثوتو ،دنسلا لاجر صحف للاخ

 في ىوقلأا ثيدلحا حيجرت لىإ لييم نيابللأا خيشلا ناك ،ثيداحلأا ينب عملجا لاحتسا اذإ ،ةعيرشلاو ثيداحلأا

  .27تنلماو دنسلا

 ةفاكل اقًمعم اصًحف بلطتت ةقيقد ةيملع ةيلمع يه اهنيب حيجترلاو ثيداحلأا ينب ةنزاولما نإ لوقلا نكيمُ ،ةياهنلا في

 اهضعب حيجرت وأ ،اهضراعت ةلاح في ثيداحلأا ينب عملجا نإ ،تنلما وأ دنسلا ناك ءاوس ،ثيدلح> ةقلعتلما رصانعلا

 قايس مهف لىإ كلذ ىدعتي لب ،بسحف اهتحص ىلع ءًانب ثيداحلأا مييقت ىلع طقف رصتقي لا ،ضعب ىلع

 .ةعيرشلا اهيلإ فد¶ تيلا دصاقلماو ثيدلحا

4.áزاربإ لىإ لييم ناك يراخبلا ماملإا نأ يراخبلا حيحص نم حضتي  :ةيلالما تلاماعلما في ةيهقفلا دعاوقلا ليص 

 تيلا دعاوقلا نم اهيرغو ،"مرغل> منغلا" ةدعاقو ،"نامضل> جارلخا" ةدعاق لثم ،دوقعلا مظنت تيلا ةيهقفلا ئدابلما

 يرسفت في ءاهقفلا ىلع غل> رثأ يهقفلا ليصأتلا اذله ناك دقو ،ةفلتخلما ةيهقفلا بهاذلما ىلع يربك يرثá اله ناك

  .28ةدجتسلما ةيهقفلا Þاضقلا عم اهتمءاومو ئدابلما هذه

 
 ،م10/3/2025 لوخدلا خير; ،م24/12/2024 في رشن ،ةريزلجا عقوم ،"ثيدلحا دقن جهنمو نيابللأا خيشلا" ،بيطلخا زتعم 27

https://www.aljazeera.net/opinions/2022/12/24/ . 

 .71ص ،)م2007 – ـه1427 ،لىولأا ةعبطلا ،سئافنلا راد :نامع( ،ةنراقم ةسارد ةيملاسلإا فراصلما في ح�رلأا ةيرظن ،روصنلما الله فيض ىسيع 28

https://www.aljazeera.net/opinions/2022/12/24/


 

 141   

 

 صوصنلل اقًيقد امًهف سكعي ايًجهنم ادًاهتجا ناك لب ،تÞاورلل لٍقن درمج نكي لم يراخبلا ماملإا داهتجا نإف ،هيلعو

 ،ينثدحملل طقف سيل امًهم ارًدصم هحيحص نم لعيج امم ،تلاماعلما ب> في ةيهقف دعاوق ءانب في اله ايًكذ افًيظوتو

 .ءاهقفلل اضًيأ لب

 نياثلا بلطلما

 نيَّدلاو Zرلا لئاسم في يراخبلا ماملإا داهتجا 

 ،بسحف ً¤دمح نكي ملف ،ةياردلاو ةياورلا ينب اوعجم نيذلا ةملأا ءاملع زربأ نم – الله هحمر – يراخبلا ماملإا ُّدعيُ

 >رلاك ةيلالما تلاماعلما ماكحÒ قلّعتي ام اهنم ،ةيهقفلا لئاسلما نم يرثك في ةقيقد تاداهتجا هل ،ايرًصب اهًيقف ناك لب

 سكعت تيلاو ،حيحصلا عمالجا هباتك في ةقيقدلا ةيهقفلا هتابيوبت للاخ نم تاداهتجلاا هذه ىلّجتت دقو .نيَّدلاو

 .هب اًصاخ اًيهقف اهًُّجوتو صوصنلل اقًيمع امًهف

 ،هحيحص باوبأ نم اهميرغو ضارقتسلاا باتكو عويبلا باتك في نيَّدلاو >رلا لئاسم يراخبلا ماملإا لوانت دقو

 .اهيرغ نود تÞاورلا ضعبل هرايتخاو ،ثيداحلأا بيترتو ،باوبلأا نيوانع للاخ نم مهفتُ ةيهقف تاراشإ اهنَّمضو

 ةاعارم عم ،ةيعرشلا دصاقلما ءوض ىلع اهمهفو ثيداحلأا ينب عملجا لىإ هليم Þاضقلا هذه في هجهنم نم رهظيو

 .يعامتجلااو يداصتقلاا عقاولا

 :لئاسلما هذه في هتاداهتجا زربأ نمو

 اقًيثو اطًابترا طبترت >رلا في يمرحتلا ةفسلف نأ ءاملعلا نم يرثك برتعا دق : >رلا عاونأ في يراخبلا ماملإا ليصفت-1

  29.)نوملظتُ لاو نوملظتَ لا مكلاومأ سوؤر مكلف متبت نإو( :لىاعت هلوق في اôيلج كلذ رهظي امك ،ملظلا موهفبم

 صقنلا وأ اذًخأ لالما سأر ىلع ةدازتسلاا في لثمتي >رلا في ملظلا رهوج نأ ىلع ماعلا اهقايس في ةيلآا هذه مهفتُو

 في نئادلا قبح رّقي يمركلا نآرقلاف .يملاسلإا عيرشتلا هيلع صريح يذلا لدعلا أدببم لاًلاخإ دعيُ ام وهو ،اعًفد هنم

 
 .2/279 ةرقبلا  29



 

 142   

 

 .ةلوادتلما ةيلعفلا هتيمك رابتع> انمإو ،هل ةيئارشلا ةوقلا رابتع> لا ،ناصقن وأ ةدÞز نود وه امك هلام سأر دادترسا

 – ينفرطلا دحأ ليمتح لدعلا نم سيلف ،شامكنلاا وأ مخضتلاك ةيجراخ لماوع ببسب لالما ةميق في يرّغتلا امأ

 نم اعًون يرغتلا اذه ءبع اهمدحأ ليمتح دعيُو ،ام¶دارإ قاطن نع جراخ هنلأ ،كلذ ةيلوؤسم – نيدلما وأ نئادلا

  .30اعًرش ضوفرلما ملظلا

 عاونأ في لصف ثيح ،هحيحصب ةيهقفلا هتابيوبت في – الله هحمر – يراخبلا ماملإا هزربأ ام عم قفاوتي نىعلما اذهو 

 هدصاقمو ةيهقفلا هتيؤر سكعت ةقدو ةيانعب اهبتّر ةيوبن ثيداحأ لىإ ادًنتسم ،ةئيسنلا >رو لضفلا >ر ينب زيّمو ،>رلا

 ،ليجá وأ ةدÞزب ةلثامتلما ةيوبرلا لاوملأا لدابتب قلعتت ثيداحأ دروأ دقف .ةيلالما تلاماعلما في ملظلا روص حيضوت في

 رهظتُو .يداصتقلاا ملظلا روص نم ةروص لثتم ،نمزلا وأ ةميقلا في ءاوس ،لالما في ةطورشلما يرغ ةدÞزلا نأ نايبل

 نزاوتلا ظفحو ،سانلا نع ملظلا عفر دصقبم اهطبرو ،>رلا يمرتح ةفسلف فشك في قيمعلا يهقفلا هداهتجا مجاترلا هذه

 .ةيلالما تلاماعلما في يداصتقلاا

 نم طقف سيل نيدلاو >رلا لئاسم في يراخبلا ماملإا داهتجا ىلجتي : نيدلا عيب ماكحلأ يراخبلا ماملإا نايب-2

 ةيؤر سكعت تيلاو ،هحيحص في اهعضو تيلا ةقيقدلا تابيوبتلا للاخ نم كلذك لب ،اهراتخا تيلا ثيداحلأا للاخ

 مهبساكم في سانلا كتري لهو ،يرعستلا" ب> دّعيُو .تلاماعلما هقف في ةقيمع ةيليصá ةرظنو ةكسامتم ةيهقف

 باوبÒ اعًوبتم ،عويبلا باتك نمض يراخبلا هجردأ ثيح ؛داهتجلاا اذه حملام زبرتُ تيلا باوبلأا نم "؟مهشياعمو

 لئاسلما هذه ينبو يرعستلا ينب ةقيثولا ةقلاعلل هكاردإ ىلع لدي امم ،>رلاو ،ضرقلاو ،نيدل> نيدلا عيبب قلعتت

 .يهقفلا عباطلا تاذ ةيداصتقلاا

 هر¤آ نأ لاإ ،راعسلأاو قوسلا ميظنتب اقًلعتم هرُهاظ ناك نإو ،يرعستلا نأ ىلع ةيجهنم ةللاد بيتترلا اذه لحم دقو

 تنترقا اذإ ةصاخ ،تلادابلما في بنغُلا وأ ملظلا نم روص لىإ يرعستلا يضفيُ دق ذإ ،>رلاو نيدلا ماكحأ لمشتل دتتم

 
 داصتقلاا تاجمرت ةلسلس ،)�رلا( ةدئافلا نأشب ةيناتسكابلا ةيداتحلاا ةيعرشلا ةمكلمحا مكح ،بيردتلاو ثوحبلل يملاسلإا دهعلما ،ةيمنتلل يملاسلإا كنبلا 30

 .18ص ،)م2002 ،ةيناثلا ةعبطلا ،ةيدوعسلا ةيبرعلا ةكلملما( ،7 يملاسلإا



 

 143   

 

 ضرف للاخ نم قوسلا في لخدتلا نأ ىري يراخبلا ماملإا نأ حضتي انه نمو .دادسلا في ليجá وأ لجÒ ةلماعلما

 تلاماعلما ىلع سكعني يذلا يداصتقلاا نزاوتلا في رثؤيو ،ةيلدابتلا ةلادعلا أدبم ىلع ابًلس سكعني دق راعسلأا

 .ةلجؤلما

 ىلع لدي يذلا رملأا ،يرعستلا ب> بقع "نيدل> نيدلا ع> نم" ب> يراخبلا دقع للاخ نم نىعلما اذه دكأتيو

 يضفتُ دق تيلاو ،يرعستلا لعفب ةعنطصلما قوسلا تايرغت لظ في ليالحا رعسلاو لجؤلما رعسلا ينب طبرلا ةروطبخ هيعو

 نأ لىإ يرشيُ "لثبم لاًثم لاإ هعيب زويج لا ائًيش ضرقأ اذإ" ب> نأ امك ،يللجا بنغلا وأ يفلخا >رلا نم روص لىإ

 في لثامتلا ققحتي لم اذإ >رلا عوقو لياتل>و ،دادسلاو ضرقلا ينب ةميقلا فلاتخا لىإ يدؤتُ دق يرعستلا عاونأ ضعب

  .31تلادابلما

 راعسلأا دييقت نإ ثيح ،>رلاو نيدلاو يرعستلا ينب طبرلا اذه للاخ نم زبري يراخبلا ماملإا داهتجا نإ لوقلا نكيمو

 ،لاًجأ نمضتت تيلا ةيلالما دوقعلا ىلع رثؤي امم ،بلطلاو ضرعلا ىوق في مٍكتح لىإ يضفيُ دق ةيعرش طباوض نود

 في ةعيرشلا دصاقم عم فىانتي يذلا يونعلما ملظلا وأ >رلا نم رهاظم لىإ لياتل> يدؤيو ،لجؤلما عيبلا وأ ضرقلاك

 يرعستلاك – ةيداصتقلاا تاسايسلا ر¤آ في رظنلا ةرورض ىلع ةغيلب ةيهقف ةللاد بيتترلا اذه دّعيُ امك .تلاماعلما

 .ةلصفنم Þاضقك اهعم لماعتلا مدعو ،>رلاو نيدلا ماكحأ ىلع –

 ينب قيمعلا لخادتلا زبرتُ ةًيركف ةًطيرخ هحيحص في يهقفلا هبيوبت للاخ نم مسر دق يراخبلا ماملإا نوكي كلذبو

 ةلادعلا ىلع ةيداصتقلاا تلاخدتلل ةرشابلما يرغ ر¤لآا ةاعارم ةرورض لىإ هبنتو ،ةيعرشلا ماكحلأاو ةيداصتقلاا مظنلا

 .ةساردلاو لمأتلا قحتسي اًنيصر اًيهقف ادًاهتجا دّعيُ امم ،ةلجؤلما تلاماعتلا في

 
 ،4ج ،)م1991 – ـه1412 ،ةثلاثلا ةعبطلا ،يملاسلإا بتكلما :تويرب( شيواشلا يرهز :فارشإ ،ينتفلما ةدمعو ينبلاطلا ةضور ،يوونلا فرش نب يىيح 31
 .244ص



 

 144   

 

 هرارقتساو عمتÌا قلاخÒ اهتقلاع ثيح نم ةيلالما تلاماعلما داعبأ كردي ناك يراخبلا ماملإا نأ هداهتجا نم حضتيو

 يذلا "مجاترلا هقف" نأ لاإ ،ةمئلأا نم هيرغك لقتسم يهقف باتك هل نكي لم نإو ،ههقف قمع زبريُ امم ،يداصتقلاا

 .ةساردلاو لمأتلا قحتسي ازًيمم Þًداهتجا اجًهنم ُّدعيُ هيف عرب

  : ةتمالخا

 يهقف روصت ءانب نم نكتمو ،ةياردلاو ةياورلا ينب عجم ،اعًر> ادًهتمج ناك يراخبلا ماملإا نأ ثحبلا اذه نم ينبتي

 رود ثيداحلأا بيترتو مجاترلا هتغايصل ناكو ،ينعم يهقف بهذلم ءامتنلاا نود ،ةيوبنلا ةنسلا نم اقًلاطنا لماكتم

 .قيمعلا طابنتسلااو ةيجهنلماو ةقدل> تمستا تيلا ةيداهتجلاا هتيؤر حيضوت في يربك

 نيذلا ءاملعلا مظعأ نم دحاوك زرب ثيح ،يداهتجلاا هجهنم في يراخبلا ماملإا زيّتم ىدم ثحبلا اذه رهظأ دقل

 لماكتم يهقف روصت ءانب ىلع ارًداق اعًر> ادًهتمج لب ثيداحلأل لق� درمج سيل ناكف ،ةياردلاو ةياورلا ينب اوعجم

 هحيحص في باوبلأا مجارت تناك دقل .قيض يهقف بٍهذم ءامتنا يأ نع ادًيعب ،ةرهطلما ةيوبنلا ةنسلا ىلع مئاق

 دديحو هتيؤر يراخبلا هيف غوصي ،هتاذب مئاق يهقف داهتجا ةباثبم تناك لب ،ةيفيرعت وأ ةيقيثوت نيوانع درمج تسيل

 لاًمع نكي لم اهفينصتو ثيداحلأا بيترت نأ فيك حوضوب رهظي اذهو .ةيهانتم ةيانعو ةقدب يعرشلا مكلحا لماعم

 رهاظلا ينب ،لقعلاو لقنلا ينب ،عقاولاو صوصنلا ينب طبري لماكتم ليلادتسا جهنم وه لب ،طقف Þًدرس ايًنف

 .ماملإا اهيلإ ىعس تيلا ةيعرشلا ةياغلا مديخ قستم قايس في هيرغ عم ثيدح لك مجسني ثيبح ،نومضلماو

 يلقعلا داهتجلاا عم ،عاجملإاو ،ةيوبنلا ةنسلاو ،يمركلا نآرقلا لثم داهتجلال ةيديلقتلا لوصلأا ينب انتسارد تعجم دقل

 ةسردمك ةصاخ ةناكم يراخبلا حيحص ىطعأ امم ،اهبيترتو ثيداحلأا ءاقتنا في يراخبلا هب مستا يذلا يقيبطتلا

 قليخ نأ ماملإا عاطتسا ،قيقدلا جهنلما اذه للاخ نمو .يملاسلإا خيراتلا في داهتجلاا سرادم نمض ةديرف ةيهقف

 عورفلا نم اهيرغو ةيلالما تلاماعلما تاديقعت يعارت ةقيرطب صوصنلا نم ةدافتسلاا حيتت ةددجتم ةيهقف ةغايص

 .هتيؤر قمعو هداهتجا ةمظع سكعي امم ،ةيهقفلا



 

 145   

 

   : تاجاتنتسلاا

  : لياتلا وحنلا ىلع ثحبلا اذه للاخ نم ةيلاتلا روملأا جاتنتسا نكيم

 .هتاذب امًئاق ايًهقف ادًاهتجا لثتم يراخبلا حيحص في باوبلأا مجارت-1

 .يقيبطتلا يلقعلا داهتجلااو ةيديلقتلا داهتجلاا لوصأ ينب عجم يراخبلا ماملإا-2

 .لاًماكتم ايًللادتسا اجًهنم سكعي مجاترلاو ثيداحلأا بيترت-3

 .يملاسلإا عيرشتلا خيرï في داهتجلاا سرادم نمض ةزيمتم ةيهقف ةسردم دّعيُ هداهتجا-4

  : تايصوتلا

  : تيلآ> ناثحابلا يصوي

 .يراخبلا اميس لا ،ينثدلمحا دنع "مجاترلا هقف" في ةساردلا قيمعت -1

 .ةيهقفلا ايلعلا تاساردلا جهانم نمض داهتجلاا في يراخبلا جهنم لاخدإ -2

 .ءاهقفلا هقفو ينثدلمحا هقف ينب ةنراقلما ثوحبلا عيجشت -3

 .ةيداهتجلاا يراخبلا ماملإا ةيجهنم ءوض في ةدجتسلما ةيهقفلا لئاسلما ةسارد -4

 

رداصملاو عجارملا   

  : رداصلماو عجارلما

  . يمركلا نآرقلا-1

 . ةفيرشلا ةيوبنلا ةنسلا-2



 

 146   

 

 ،ز> نب الله دبع نب زيزعلا دبع :قيقتح ،يراخبلا حيحص حرش يرابلا حتف ،نيلاقسعلا رجح نب يلع نب دحمأ-3

 .1ط ،تويرب ،ةفرعلما راد

 .م1997 ،1ط ،تويرب ،ةيملعلا بتكلا راد ،دادغب خيرï ،يدادغبلا بيطلخا يلع نب دحمأ ركب وبأ  -4

 .تويرب ،ةفرعلما راد ط ،ركاش دممح دحمأ :قيقتح ،ننسلا لماعم ،بياطلخا دممح نب دحم ناميلس وبأ-5

 .م2006 ،1ط ،تويرب ،ةيملعلا بتكلا راد ،يراخبلا حيحص ىلع يرابلا ضيف ،ييرمشكلا هاش رونأ-6

 .تويرب ،بيرعلا ثاترلا ءايحإ راد ،يراخبلا حيحص حرش يراقلا ةدمع ،نييعلا نيدلا ردب  -7

8-  ïرجه راد ،يحانطلا دممح دوممح :قيقتح ،ىبركلا ةيعفاشلا تاقبط ،يكبسلا يلع نب باهولا دبع نيدلا ج، 

 .م1992 ،2ط

 لوصأ ةيلك ،رهزلأا ةعماج ةلمج ،يكبسلا تاقبطب هتنراقمو يرثك نبلا ةيعفاشلا تاقبط قيقتح ،دنلا دبع ظفاح  -9

 .م2009 ،ثلاثلا ددعلا ،نيدلا

 .تويرب ،ةفرعلما راد ،ركاش دحمأ :قيقتح ،ننسلا لماعم ،بياطلخا دممح نب دحم  -10

 ددعلا ،رهزلأا ةعماج ةلمج ،يكبسلا تاقبطب هتنراقمو يرثك نبلا ةيعفاشلا تاقبط قيقتح ،دنلا دبع ظفاح .د-11

 .م2009 ،ثلاثلا

 ،سئافنلا راد ،ةنراقم ةيهقف ةسارد :ةيملاسلإا فراصلما في ح>رلأا ةيرظن ،روصنلما الله فيض ىسيع .د-12

 .م2011 ،1ط ،ندرلأا

 .تويرب ،ةيملعلا بتكلا راد ،مولعلا دبجأ ،ناخ قيدص دممح  -13

 فسوي نب الله دبع :قيقتح ،دحمأ ماملإا باحصأ ركذ في دشرلأا دصقلما ،بيهذلا نامثع نب دحمأ نب دممح-14

 .م1997 ،1ط ،دشرلا ةبتكم ،عيدلجا



 

 147   

 

 .م1999 ،2ط ،ضÞرلا ،ناكيبعلا ةبتكم ،ينميثعلا نحمرلا دبع :قيقتح ،ةلبانلحا تاقبط ،ىلعي بيأ نب دممح  -15

 .ـه1422 ،1ط ،ةاجنلا قوط راد ،يراخبلا حيحص ،يراخبلا ليعاسمإ نب دممح  -16

 .يملاسلإا بتكلما ،يراخبلا حيحص باتك نم يراقلا ةجاح هيلإ ستم ام ،نيابللأا نيدلا رص� نب دممح  -17

 .م1991 ،1ط ،تويرب ،ركفلا راد ،ينبلاطلا ةضور ،يوونلا فرش نب يىيح  -18

 ،3ط ،ءافولا راد ،مساق نب نحمرلا دبع :عجم ،ىواتفلا عوممج ،ةيميت نبا ميللحا دبع نب دحمأ ملاسلإا خيش-19

 .م2005

 ،ةيملاسلإا فراصلما في يوبرلا لماعتلا لوح ةيناتسكابلا ةيداتحلاا ةمكلمحا مكح ،ةيداتحلاا ةيعرشلا ةمكلمحا  -20

 .د>أ ملاسإ ،م11/1991 :ميقرت

  .طقف لوخدلا خيرïو عقوملل طقف يساسلأا طبارلا عضن ةينوتركللإا عجارلما في : ةينوتركللإا عجارلما

21.  Sıddık, Muhammed. “ اًمهفو اًبيوبت ةيملاكلا لئاسلما عم لماعتلا في يراخبلا ماملإا جهنم ”. 

HADITH 14 (Temmuz2025), 266-309. https://doi.org/10.61218/hadith.1640123.  

 لوقي لا لىاعت الله هحمر يراخبلا ماملإا له : ةشقانملل ةلأسم :در ، تيلاسلما بييرع نم لوقنم ، يعفاشلا دلاخ-1

 ديزملل ، م4/3/2025 في سابتقلاا تم ، م27/11/2013 في رشن ، يملعلا سلÌا ةكوللأا عقوم ، ؟ سايقل>

 : رظني

https://majles.alukah.net/t123342/#:~:text=%D8%B1%D8%A7%D8%A8%D8%B9

%D8%A7%D9%8B%3A%20%D8%A3%D9%86%20%D8%A7%D9%84%D8%A5%

D9%85%D8%A7%D9%85%20%D8%A7%D9%84%D8%A8%D8%AE%D8%A7%D

8%B1%D9%8A%20%D9%8A%D8%B1%D9%89,%D8%A8%D8%B1%D8%A3%D9

%8A%D9%8D%20%D9%88%D9%84%D8%A7%20%D8%A8%D9%82%D9%8A%

D8%A7%D8%B3%5B53%5D.  

https://doi.org/10.61218/hadith.1640123


 

 148   

 

 ديزملل ، م10/3/2025 في سبتقا ، م31/5/2009 في رشن ، ررغلا عيب روص يه ام ، بيو ملاسإ عقوم-2

-https://www.islamweb.net/ar/fatwa/122852/%D9%85%D9%86 : رظني

%D8%B5%D9%88%D8%B1-%D8%A8%D9%8A%D8%B9-

%D8%A7%D9%84%D8%BA%D8%B1%D8%B1 . 

 بيأو يعفاشلاو كلام( ءاهقفلا ةمئلأا ةثلاثلا لئاضف في ءاقتنلاا ، بيطرقلا يرمنلا برلا دبع نب فسوي ،رمع وبأ-3

 ةبتكم :هرشنب تْيَنعُ ، مهرادقأ ةللابج فيرعتلل مéاحصأ رابخأو مهرابخأ نم نويع ركذِو )مهنع الله يضر ةفينح

 . 31ص ، تويرب – ةيملعلا بتكلا راد :ريوصت ،ـه ١٣٥٠ ماع ،ةرهاقل> ،يسدقلا

 سبتقا ، م24/12/2024 في رشن ، ةريزلجا عقوم ، ثيدلحا دقن جهنمو نيابللأا خيشلا ، بيطلخا زتعم.د-4

 : رظني ديزملل ، م10/3/2025 في

https://www.aljazeera.net/opinions/2022/12/24/%D8%A7%D9%84%D8%B4%D9%

8A%D8%AE-

%D8%A7%D9%84%D8%A3%D9%84%D8%A8%D8%A7%D9%86%D9%8A-

%D9%88%D9%85%D9%86%D9%87%D8%AC-%D9%86%D9%82%D8%AF-

%D8%A7%D9%84%D8%AD%D8%AF%D9%8A%D8%AB 

  



 

149 
 

 

Buhârî’nin el-Câmi’u’s-Sahîh Adlı Eserinde İhtilaflı Hadisleri 

Çözme Metodolojisi 

 

Hatice Dülber* 
 

Özet 

Hz. Peygamberin sünnetinin Kur'an'ın anlaşılmasında ve yaşanmasında çok önemli 

bir yer kapladığı izahtan varestedir. Bu nedenle İlk dönemden itibaren Müslümanlar 

sünnetin yazılmasına, toplanmasına ve tasnifine çok önem vermiş ve bu konuda 

titiz bir şekilde çalışarak Hz. peygamberin sünnetini oluşturan en önemli 

kaynaklardan birisi olan rivayetleri toplamışlardır. Rivayetler toplandıktan sonra bu 

konuda ortaya çıkan problemlerden birisi; aynı konuda birbirine zıt hükümler içeren 

rivayetlerin zuhur etmesidir. Bu; rivayetleri yaşama geçirirken büyük problemlere 

sebep olabilecek bir durumdur. Bazen bir rivayetin yap dediğini diğer bir rivayet 

yapma diyebilmektedir. Bir insanın öncelikle tutarlı olması muhataplarının 

dinlediği kişide aradığı önemli bir husustur. Bu durumu fark eden fıkıh ve kelam 

alimleri bu konudaki hadislerin nasıl anlaşılması gerektiği konusunda hadisçilere 

soru ve eleştiriler yöneltebilmişlerdir. Hadislerin kendi içerisindeki dinamiğini 

korumak ve bu problemleri çözebilmek için hadisçiler çalışmalar yaparak bazı 

yöntemler ortaya koymuşlardır. Hz. peygamberin anlaşılmasında önemli bir 

problem olarak görülen bu durum muhtelifu’l-hadis ilminin teşekkül etmesine 

sebep olmuştur. Buhârî’nin el-Câmi’u’s-sahîh adlı eseri incelendiğinde birbirine zıt 

hükümler ihtiva eden rivayetler ihtiva ettiği tespit edilmiştir. Örneğin Kâbe’ye 

dönerek tuvalet yapılmanın yasak olduğunu ifade eden rivayet olduğu gibi; Hz. 

Peygamber’in Kâbe’ye dönerek tuvalet yaptığını bildiren rivayetler de eserde 

geçmektedir. Yine Hz. Peygamberin oturarak tuvalet yaptığını ifade eden 

rivayetlerin yanında ayakta tuvalet yaptığını aktaran rivayetler de bulunmaktadır.  

 
*Doç. Dr., Kırşehir Ahi Evran Üniversitesi, İslami İlimler Fakültesi, haticedulber@ahievran.edu.tr 
orcid.org/0000-0003-2449-9187 

mailto:haticedulber@ahievran.edu.tr


 

150 
 

 

Birbirine zıt olan yani muhtelif hadis konusunu içeren rivayetleri Buhârî’nin nasıl 

ele aldığı bir yöntem ve metodoloji geliştirdiği görülmektedir. Bu örneklerin tespit 

edilerek Buhârî’nin yöntemin ortaya çıkarılması gerekmektedir. Bu araştırma 

sonucunda hem bu rivayetlere Buhârî’nin nasıl yaklaştığı hem de bu problemi 

çözerken nasıl bir metodoloji gerçekleştirdiği ve hadis ilmine yaptığı katkının 

ortaya çıkarılması hedeflenmektedir. 

Anahtar kelimeler: Sünnet, Hadis, Buhârî, Muhtelifu’l-Hadis. 

 

 

Methodology of Resolving Controversial Hadiths in Bukhari’s 

Work Al-Jami’u’s-Sahih 

 

Hatice Dülber* 

Abstract 

It is axiomatic saying that Prophet Muhammad’s Sunnah occupies a very important 

place in comprehending and living the Quran. Muslims have placed significant 

emphasis on writing, compiling, and classifying the Sunnah since the early period 

for this reason Through careful effort on this matter, they gathered the narrations, 

which are among the most crucial sources that make up the Prophet's Sunnah. One 

issue that arises after the narrations are collected is the appearance of narrations that 

present contradictory rulings on the same topic. This situation can lead to significant 

issues when applying the narrations in practice. At times, one narration may instruct 

to do something, while another may advise against it. First and foremost, 

consistency is a key trait that listeners seek in the person they are hearing from. 

Recognizing this, jurisprudence and theology scholars began to pose questions and 

 
* Assoc.	 Prof.	 Dr.,	 University of Kırşehir Ahi Evran Faculty of Islamic Sciences,	
haticedulber@ahievran.edu.tr	orcid.org/0000-0003-2449-9187 

mailto:haticedulber@ahievran.edu.tr


 

151 
 

 

critique the hadith scholars concerning how the hadiths on this matter should be 

comprehended. 

To maintain the integrity of the hadiths and address these issues, hadith scholars 

carried out studies and developed various methods. This challenge, regarded as a 

significant issue in understanding Prophet Muhammad, contributed to the 

establishment of the science of hadith. Upon examining Bukhari's work al-Jami'u’s-

Sahih, it was detected to contain narrations with conflicting rulings.  For example, 

one narration states that it is forbidden to face the Kaaba while using the toilet, 

while other narrations in the work report that the Prophet used the toilet while facing 

the Kaaba. Similarly, alongside narrations mentioning that the Prophet using the 

toilet while sitting, there are also narrations indicating that he used the toilet while 

standing.  It is evident that Bukhari developed a method and approach to address 

the narrations that contradict one another, or the subject matter of various hadiths. 

It is important to identify these examples and explore Bukhari's methodology. The 

aim of this research is to uncover how Bukhari approached these narrations, the 

methodology he employed to resolve this issue, and his contribution to the hadith 

science. 

Keywords: Sunnah, Hadith, Bukhari, Muhtelifu’l-Hadith.  

 

 

Giriş 

Hz. Peygamber’in inananlar için örnek bir insan olması hasebiyle Müslümanlar 

Peygamberin sünnetine büyük bir önem vermişlerdir. Hz. Peygamber’in ölümüyle 

beraber ilk asırlarda başlayan hadislerin yazımından sonra büyük bir çaba 

göstererek hadislerin tedvinine başlanılmıştır. Çabalar meyvesini vermiş hadis 

edebiyatının ilk ürünleri ortaya çıkmıştır.  Hz. Peygamber’in (s.a.v) ölümüyle 

başlayan siyasi sosyal ve ilmî hareketler Müslümanların rivayetlere yaklaşımını ve 

yorumunu farklılaştırmış ve çeşitli şekilde isimlendirilmelerine sebep olan fırkalar 

ortaya çıkmıştır. Hariciler, Şia, Mutezile, Mürcie, Ehl-i rey …gibi Ehl-i hadisinde 



 

152 
 

 

içinde olan gruplar sayılabilir. Bu fırkalar hadis rivayetleri içerisinde birbirine zıt 

hükümler içeren rivayetlerin nasıl anlaşılması gerektiği konusunda ehl-i hadise 

itiraz ve sorular yöneltmişlerdir.  

İbn Kuteybe Tevilu muhtelifi’l-hadis kitabının yazılış amacını şu şekilde ifade eder: 

“Biz bu kitabı zındıkları Allahu Teala'nın ayetlerini ve peygamberlerini 

yalanlamalarını reddetmek için telif etmedik. Bizim bu eserdeki maksadımız 

Müslüman olduğu halde hadislerde çelişki ihtilaf ve aykırılık, akla aykırılık 

bulunduğunu iddia edenleri cevaplamaktır.”1 

Ayrıca Hz. Peygamber (sav)’in toplumun şartlarına göre bazen yasakladığı bazen 

bu yasağı kaldırdığı durumlar da olmuştur. Bu durum rivayetler arasında bir zıtlığın 

varmış gibi oluşmasının sebepleri arasında sayılabilir.2 İhtiyaç sahiplerinin durumu 

sebebiyle etlerin saklanmasını yasaklayan, ancak bu ihtiyaç ortadan kalktıktan 

sonra biriktirilmesine izin veren rivayet örneği zikredilebilir.3 

Gerek birbirine zıt görünen bu rivayetler gerekse fıkıh ekollerinin ve özellikle 

kelamcıların bu tür rivayetlere itirazları muhtelifu’l-hadis ilminin hicri ikinci asrın 

ortaları gibi çok erken bir devirde oluşmasına sebep olmuştur.4  

Dış anlamıyla çelişen iki hadisin arasında bulmak veya ikisinden birini tercih 

etmeye muhtelifu’l- hadis denir.5 

Muhtelifu’l- hadis ile ilgili ilk eser İmam Şafiî’ye (ö. 204/820) aittir. Fıkhî 

konulardaki ihtilaflı hadisleri ele aldığı eserinin adı Kitâbu ihtilâfi’l-hadis’tir.6 

Alî b. el-Medînî’nin (ö. 234/848) de İhtilâfu’l-hadîs isimli bir eseri olduğunu 

kaynaklar belirtmektedir.7 

 
1 İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullâhb. Muslim b. ed-Dineverî, Te’vîlu-muhtelifu’l-hâdîs, 
(İstanbul: Kayıhan Yayınları, 1989), 215. 
2 İsmail Lütfi Çakan, Hadislerde Görülen İhtilaflar ve Çözüm Yolları (İstanbul: M. Ü. İlahiyat 
Fakültesi Yayınları, 1966), 105-140. 
3 Çakan, Hadislerde Görülen İhtilaflar ve Çözüm Yolları, 134. 
4 Ömer Özpınar, Hadis Edebiyatının Oluşumu (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2005), 264. 
5 Nevevî, Muhyiddîn Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref b. Mürî, et-Takrîb ve’t-teysîr (Beyrut: DÂru 
İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, 1401), 33. 
6 Şafiî, Muhammed b. İdris, İhtilâfu’l-hadîs (Beyrut:Sekafiyye Yayınları, 1993) 
7 Hâkim, Ebû Abdillâh en-Neysâbûrî, Ma‘rifetu’l-ulûmi’l-hadîs (Beyrut: y.y.y., 1980), 71. 



 

153 
 

 

Fıkhî konularından çok kelam ile ilgili ihtilaflı hadisleri ele alan İbn Kuteybe’nin 

(ö.276/889) Tevilu muhtelifi’l-hadis adlı eser Buhârî dönemine kadar ihtilaflı 

hadislerle ilgili eserler olarak zikredilebilir.8  

Buhârî’nin kendi dönemine kadar tartışılan bu konuda nasıl bir metod sergilediği 

henüz araştırılmamıştır. Bu nedenle bu tebliğde Buhârî’nin el-Câmi’u’s-sahîh adlı 

eserinde geçen birbirine zıt hükümler ihtiva eden rivayetleri nasıl ele aldığı, 

kullandığı yöntemi tespit edilmeye çalışılacaktır.  

1- Buhârî’nin el-Câmi’u’s-Sahîh Adlı Eserinde İhtilaflı Hadisleri Çözme 

Metodolojisi 

İbn Salah (ö.643/1245) bu ilimde söz söylemek için gavvasun denilen ince mana 

dalgıçlarının9 yetkili olduğunu ifade eder.   Hadis alimleri rivayetler arasındaki 

ihtilafı gidermek için cem’ ve te’lif, tercih, nesh, tevakkuf 10 yöntemini kullanırken 

Hanefi fıkıh alimleri nesh, tercih, cem’ ve te’lif, tesakut11 yöntemini kullanmıştır. 

Buhârî’nin  de Câmiu’s-sahîh adlı eserinde bu yöntemleri nasıl kullandığı 

örneklerle açıklanmaya çalışacaktır. 

1.1 Cem’ ve Te’lif Yöntemi 

Birbirine zıt hükümler içeren iki delilin bağdaştırılıp ortaya çıkan hükümle amel 

edilmesidir.12 Hadislerin arası cem’ edilirken birisinin hükmünün iptal edilmemesi 

önemlidir, çünkü cem’in gayesi her ikisiyle de amel edilmesidir.13 

Buhârî’nin bu yöntemi kullandığı görülmektedir. Aşağıdaki rivayetler örnek olarak 

verilebilir: 

 
8 Hatice Dülber, İbn Kuteybe ve Hadis Anlayışı (Ankara: İlâhiyât Yayınları, 2014), 253-254. 
9 İbn Salah, Ebu Amr Osman b. Abdurrahman, Ulumu’l-Hadis (Şam: Daru’l-Fikir Yayınları, 1986), 
284. 
10 Nevevî, Takrîb, 235. 
11 et-Tehânevî Zafer Ahmed el- Osman, Kavâid fî Ulûmi’l-Hadis (Beyrut: Daru’l-Kalem, 1972), 
292-304. 
12 Berzencî, Abdullatîf Abdullah Azîz, et-Teâruz ve’t-tercîh beyne’l-edilleti’ş-şer’îyye (Beyrut: 
Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1993), 1/211-212. 
13 Enbiya Yıldırım, Hadiste Metin Tenkidi Tarihi süreç, Yeni Yaklaşımlar (İstanbul: Rağbet 
Yayınları, 2014), 355. 



 

154 
 

 

Örnek 1: Buhârî Eyyûb el-Ensârî’nin naklettiği Hz. Peygamber’in “Sizden biriniz 

büyük tuvaletini yapacağı zaman ön ve arka tarafını kıbleye karşı değil, doğu ve 

batı tarafına dönerek yapsın”14 rivayetini verir, Aynı konuda hemen diğer babda 

Abdullah b. Ömer’in insanların kendisine ve Kâbe’ye doğru yönelerek büyük 

abdestini yapmamasını söylediklerini ama kendisi Hz. Peygamber’i büyük 

tuvaletini yaparken iki kerpiç üzerinde Beytü’l-Makdis’e dönerek büyük abdest 

yaptığını gördüğü ile ilgili rivayeti verir. 15  

Bilindiği gibi Buhârî’nin en önemli özelliği fıkhî görüşlerini bab başlığında ifade 

etmesidir. Hatta bu nedenle “Fıkhü’l-Buhârî fî terâcimihi/Buhârî’nin fıkhî görüşleri 

bâb başlığındadır”16 denilmektedir. Buhârî bab başlığını “Büyük ve küçük abdestin 

kıbleye dönülerek yapılmaması, ancak duvar veya benzeri bir bina olması 

müstesna” diyerek bu durumlarda kıbleye dönülebileceğini ifade etmektedir.  

Örnek 2: Peygamberin ayakta mı yoksa oturarak mı tuvaletini yaptığı konusunda 

iki türlü de rivayetler vardır.17 Buhârî ayakta ve oturarak bevlin hükmü başlığı 

altında Peygamberin oturarak bevledilmesi18 ile ilgili rivayeti vermez. Bu babda 

sadece Huzeyfe’den gelen “Peygamber bir kavmin çöplüğüne geldiğinde ayakta 

bevletti”19 rivayetini vererek normalde oturulması gerekir ama pis ve çöplük 

olduğunda ayakta yapılır diyerek rivayetler arasında cem ettiği söylenebilir. 

Örnek 3: Buhârî hilafetin Kureyş’ten olması ilgili iki rivayeti verdikten sonra20 

“Üzerinize başı kuru üzüm gibi siyah Habeşli bir köle tayin edilse dinleyiniz ve 

itaat ediniz”21 rivayetini kullanır. Birbirine zıt gibi görünen bu iki rivayetin yeri 

ayrıdır. “Emirlerin Kureyş’ten olması” ifadesi halifenin Kureyş’ten olması 

 
14 Buharî, Ebû Abdillah Muhammed b. İsmail, el-Câmi’u’s-Sahîh (İstanbul: Çağrı Yayınları, 1992), 
I/45. 
15 Buharî, “Kitabu’l-Vudû”, 12. 
16 İbn Hacer el-Askalânî, Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Ali b. Muhammed el-Askalânî, Fethu’l-
Bârî Bi-Şerhi Sahîhi’l-Buhârî (Beyrut: Daru’l-Risaletu’l-İlmiyye, 1300),11 
17 Tirmizî, Ebû ʿÎsâ Muḥammed b. ʿÎsâb. Sevre, Sunenu’t-Tirmiẑî nşr. Aḥmed Muḥammed Şâkir, 
Fuʾâd ʿAbdulbâḳî (İstanbul: Çağrı Yayınları, 1413/1992), 1/17-20. 
18 Tirmizî, “Tahare”, 
19 Buharî, “Kitabu’l-Vudû”,60. 
20 Buharî, “Kitabu’l-Ahkam, 2. 
21 Buharî, “Kitabu’l-Ahkam,4. 



 

155 
 

 

anlamına gelmektedir.22 Habeşli bir köle ile halife değil kişinin vali olması durumu 

kastedilmiştir.23 Böylelikle her iki rivayette farklı yerlerde kullanılabilmektedir.  

Örnek 4: Buhârî Ebû Hureyre aracılığıyla “Hastalığın kendi kendine sirayeti 

yoktur, eşyada uğursuzluk yoktur, safer ayında uğursuzluk yoktur. Fakat 

cüzzamlıdan aslandan kaçar gibi kaçınız”24 rivayetini aktarır.  Ayrıca Taun hastalığı 

ilgili bölümde de veba olan yere yaklaşmayın25 rivayetini verir. Görüldüğü gibi hem 

hastalıkta bulaşma yoktur deniyor hem de cüzzam ve veba hastalığı olan yere 

yaklaşmamayla ilgili birbirine zıt iki hüküm içeren rivayet aynı bölümde 

kullanılabilmektedir. Bu rivayetler arasındaki zıtlık her iki rivayetin kullanılacağı 

yerin değişik olduğu ifade edilerek çözülmüştür. Bazen “kadın ve ev de, 

uğursuzlukla bilinir. Adamın başına, onun hoşuna gitmeyen birşey veya bir musibet 

gelince adam “(ev ve kadın) bana uğursuzluğunu sirayet ettirdi (bulaştırdı)” der. 

Resûlullah’ın, “sirayet yoktur dediği sirayet (bulaşma) da işte budur. Bulaşıcı olan 

sirayet ise cüzzam ve veba gibi hastalıklar sebebiyle olanlardır.26 

Örnek 5: Buhârî İki babda beş rivayet aktararak öğle namazının sıcağın şiddetli 

vaktinden serinliğe ertelenmesi gerektiği rivayetlerini27 delil olarak kullanır. 

Daha sonraki babda Cabir’den aktardığı rivayette Peygamberin öğle namazını 

sıcağın şiddetli olduğu gündüzün ortasında kıldırdığına dair rivayeti aktarır.28 

Bu iki rivayet “sıcağın şiddetli olduğu zamanda kendisi ile beraber namazı kılan 

ashâbı, sıcağın şiddetinden şikâyet edenlerin isteğini kabul etmemesinin sebebi, 

ashâbın o anda kendisiyle beraber bulunmasından dolayıdır. Sonra, orada hazır 

 
22 İbn Hacer, Şihâbuddîn Ebu’l-Fadl Ahmed b. Ali b. Hacer el-Askalânî, Hedyu’s-sârî 
mukaddimetu Fethi’l-bârî bi-şerhi Sahîhi’l-Buhârî, nşr., Abdulaziz b. Abdillah b. Bâz (Beyrut: 
Dâru’l-fikr, 1425/2005), 23/225. 
23Aynî, Bedrüddîn Mahmûd b. Ahmed b. Mûsâ b. Ahmed el-Aynî, ‘Umdetü’l-kâr’î fî şerhî Sahîhi’l-
Buhârî (Beyrut: Dâru’l-Kutubü’l-İlmiyye, 2001), 24/224. Toplam 25 cilt 
24 Buharî, Tıb, 19. 
25 Buharî, Tıb, 30. 
26 İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullâhb. Muslim b. ed-Dineverî, Te’vîlu-muhtelifu’l-hâdîs, çev. 
Hayri Kırbaşoğlu (İstanbul: Kayıhan Yayınları, 1989), 192-194. 
27 Buhârî, Mevâkıtu’s-Salât, 9-10. 
28 Buhârî, Mevâkıtu’s-Salât, 11. 



 

156 
 

 

bulunmayanlara, sünnetinde genişlik ve kolaylık olsun diye namazın hava 

serinleyince kılınmasını emretti”29 denilerek iki rivayetin arası cem edilmiştir. 

1.2 Nesh Yöntemi 

Nesh, kanun koyucunun önceden koymuş olduğu bir hükmü sonraki bir hükümle 

kaldırmasıdır.30  

Örnek 1: Buhârî Seleme b. Ekva‘dan (ö. 74/693) naklen Hz. Peygasmber’in 

“Sizden kurban kesen birisi üç gün sonrası evinde kurban eti olduğu halde 

sabahlamasın” rivayetini verir.31 Ertesi sene nasıl yapalım diye soran sahabeye Hz. 

Peygamber’in “Bu sene kendiniz yiyin, başkalarına yedirin ve biriktirebilirsiniz. 

Geçen sene insanların geçim zorluğu vardı, bu nedenle insanlara yardım etmenizi 

istedim” rivayetini vererek birbirine zıt iki rivayeti nesh yöntemiyle anlaşılır hale 

getirmiştir. Bab başlığını kurban etlerinin yenilmesi ve biriktirilmesi ifadesini 

kullanarak son uygulamayı seçtiğini ifade edecek şekilde koymuştur. 

Örnek 2: Cahiliye döneminde ölünün arkasından bağırıp çağırarak ağlama 

mersiyeler okuma hatta bunun için ağıtçı kadınlar tuttukları ifade edilir.32 Bu 

sebeple öncelikle kadınların ölüyü takip etmeleri yasaklanırken33 daha sonra kabir 

ziyaretlerine izin verilmiş hatta kabir ziyareti esnasında oğluna ağlayan bir kadına 

teselli etmek için sabretmesini tavsiye etmiştir.34 Fakat aynı bölümde Buhârî’nin 

“niyaha” denilen feryat ederek ağlamayı yasaklayan ama normal bir şekilde 

ağlamaya ruhsat veren rivayetleri de verdiği görülmektedir.35 

Örnek 3: Zeyd b. Sabit’ten gelen bir rivayete göre “Peygamber döneminde bazı 

insanlar henüz olgunlaşmamış yaş hurmaları satarlardı. Bu insanlar meyve yetişme 

zamanı geldiğinde mahsulde hastalık oldu, meyvelere zarar geldi diyerek 

 
29 İbn Kuteybe, Te’vîlu-muhtelifu’l-hâdîs, 201. 
30 İbn Salah, Ulumu’l-Hadis, 277. 
31 Buharî, Edâhî, 16. 
32 Adnan Demircan, Kurân’ın Geliş Ortamında İnanç ve İbadetler (İstanbul: Kuramer Yayınları, 
2020), 257-258. 
33 Buharî, Cenâiz, 30. 
34 Buharî, Cenâiz, 32. 
35 Buharî, Cenâiz, 33. 



 

157 
 

 

birbirleriyle kavgaya ve husumete başladılar. Peygamber döneminde bu tür kavga 

ve husumetler artınca hurma üzerinde salâhı meydana çıkıncaya kadar alıp satmayı 

yasaklamıştır.36 

Örnek 4: Buhârî oruçlu iken kan aldırma başlığı altında öncelikle Peygamberin 

oruçlu iken kan aldırdığı ile ilgili rivayeti verir.37 Daha sonra “kan aldıranda verende 

oruçlarını bozdu” rivayetini aktarır.38 Hasan Basrî’ye (ö.110) ‘bu söz gerçekten 

Peygambere ait midir’ diye sorulduğu önce ‘evet’ daha sonra tereddüt ederek ‘Allah 

en iyisini bilir’ demiştir. Buhârî, İbn Abbas’tan gelen Peygamber oruçlu iken kan 

aldırırdı39 rivayetini verir. Enes b. Malik’in kan aldırmayı Peygamber zamanında 

güçsüz düşüreceği sebebiyle kerih gördüğünü ifade eden rivayeti verir.40 Böylelikle 

Buhârî’nin kan aldırmanın orucu bozmadığına dair rivayeti tercih ettiği 

söylenebilir. 

Örnek 5: Buhârî, cenaze yanından geçerken cenazeyi gören kişinin ayağa kalkması 

ile ilgili rivayetleri verir.41 Hatta Yahudi birisinin cenazesine bile Peygamberin 

ayağa kalktığı rivayetini verir.42 Ebû Dâvûd’un Hz. Ali’den naklettiği bir rivayete 

göre Hz. Peygamber önceleri cenazeyi görünce ayağa kalkardı. Fakat daha sonra 

kalkmayarak oturdu.”43 Rivayetini kullanarak birinci rivayetin nesh olduğunu ifade 

eder. Ama Buhârî nesh olan rivayeti vermeyerek tercihinin birinci rivayet olduğunu 

göstermektedir. 

1.3 Tercih Yöntemi 

Tercih, delillerden birinin mümeyyiz bir üstünlükle diğerine takdim edilmesidir.44   

 
36 Buharî, Buyû, 85. 
37 Buharî, Savm, 32. 
38 Buharî, Savm, 32. 
39  Buharî, Savm, 32. 
40 Buharî, Savm, 32. 
41 Buharî, Cenâiz, 47-48. 
42 Buharî, Cenâiz, 49. 
43 Ebû Dâvûd, Cenâiz, 25.  
44 Çakan, Hadislerde Görülen İhtilaflar ve Çözüm Yolları, 196-219. 



 

158 
 

 

Buhârî’nin eserinde bu yöntemi kullandığına dair birçok örnek olduğu 

görülmektedir. Konunun anlaşılması için aşağıda örnekler incelenebilir. 

Örnek 1: Buhârî Cabir aracılığıyla “Peygamber tarlalarının kendilerinin ekmesini 

veya  kiraya verilmesini yahut boş bırakılmasını emreden”45 rivayeti ve İbn 

Abbas’ın “Arazi sahibinin, toprağını mümin kardeşine karşılıksız ekime vermesi, 

belli bir şey almak üzere kiraya  vermesinden daha hayırlıdır46 rivayetini tercih 

ederek bab başlığında da “sahabenin bazılarının bazılarına ziraat ve meyve 

hususunda ücretsiz ve karşılıksız olarak ortak olmaları ve yardımlaşmaları” ismini 

koyarak tercihini açık bir şekilde ortaya koyduğu görülmektedir. 

Örnek 2: Buhârî önce Abdullah b. Ömer’den “Sizden cumaya gelen boy abdesti 

alarak gelsin”47 rivayetini aktarır. Daha sonra yine Abdullah b. Ömer’den Hz. 

Ömer’in cuma namazına sadece normal abdest alarak geldiği rivayeti vermiştir.”48 

İkinci rivayeti tercih ettiğini bab başlığında da “cumada boy abdesti almanın 

fazileti” demesinden anlaşılmaktadır. 

Örnek 3: Peygamberin Ayakta su içilmesini yasaklayan rivayetler vardır.49 Buhârî 

bu rivayetler yerine Kitabu’l-eşribe’de Peygamberin ayakta su içtiğini aktaran üç 

rivayeti vermesi sebebiyle ayakta su içilebileceğini tercih ettiği söylenebilir.50 

Örnek 4: Buhârî Ebû Hüreyre vasıtasıyla aktardığı rivayette Peygamber’in “kişi 

tek ayakkabı ile yürümesin ya ikisini de çıkarsın ya da ikisini de giysin”51 hükmünü 

tercih eder. Hâlbuki Hz. Aişe Peygamberin tek ayakkabı ile yürüdüğüne dair bir 

rivayet aktarmaktadır.52 Bab başlığında da tek ayakkabı ile yürümesin ifadesi 

Buhârî’nin tercihini ortaya koymaktadır. Buhârî tercih yaparken iki rivayeti aktarıp 

 
45 Buharî, Muzâraa ve Hars, 18. 
46 Buharî, Kitabu’l-Muzâraa ve Hars, 18. 
47 Buharî, Cuma, 2. 
48 Buharî, Cuma, 2. 
49 İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullâh b. Müslim b. ed-Dîneverî, Te’vîlu muhtelifi’l-hadîs 
(Beyrut: Muessesetu Kutubi’s-Sekafiyye, 1408), 204. 
50 Buhârî, Eşribe, 16. 
51 Buhârî, Libas, 40. 
52 Tirmizî, Ebû ʿÎsâ Muḥammed b. ʿÎsâ b. Sevre, Sunenu’t-Tirmizî, nşr. Aḥmed Muḥammed Şâkir, 
Fuʾâd ʿAbdulbâḳî (İstanbul: Çağrı Yayınları, 1413/1992), 4/244. 



 

159 
 

 

tercihini belirtmek yerine ihtilaflı rivayetten tercihini verme yöntemini 

seçmektedir. 

Örnek 5: Buhârî ikinci rekâttan sonra ellerin kaldırılması babında Peygamberin 

ikinci rekâta kalktığında da ellerini kaldırdığına dair rivayeti53 tercih etmiştir. 

Halbuki Peygamberin sadece ilk rekâtta ellerini kaldırdığına dair rivayetlerde 

vardır.54 

1.4. Tevakkuf Yöntemi 

Birbirine zıt gibi görünen iki ihtilaflı rivayetin cem’ ve te’lif, nesh, tercih gibi üç 

yöntemden biriyle çözülemediği zaman, rivayeti anlayacak bir tercih delili ortaya 

çıkıncaya kadar beklemektir. Buhârî’nin eseri incelendiğinde tevakkuf yöntemine 

uygun bir rivayete ulaşılamamıştır. Zaten genel anlamda hadisçiler deliller arasında 

gerçek tearuzun olmadığı görüşündedirler. Görünüşte olan tearuz içinse İbn 

Huzeyme (ö. 311/923) “Bütün yönleri ile birbirine mütearız iki hadis yoktur. Kim 

böyle bir şey bulursa getirsin aralarını te’lif edeyim”55 sözünün pratikte geçerli 

olduğu söylenebilir. 

Sonuç 

Peygamber döneminden itibaren rivayetlerin yazımı ve tedviniyle beraber 

rivayetler arasında teâruz/çelişki probleminin ortaya çıktığı görülmektedir. Gerek 

ilmi sebepler gerekse fıkıh alimleri ve kelamcıların bu konularda hadisçileri 

eleştirmeleri sonucunda daha ilk dönemlerde bu konuda eserler ortaya çıkmaya 

başlamıştır. Şafiî ve Ali b. Medinî gibi alimler bu konuda ilk eser yazanlar 

arasındadır. Buhârî’nin bu konuya kayıtsız kalmadığı ihtilaflı olan rivayetleri 

Câmiu’s-sahîh adlı eserinde kullanırken belirli bir metodolojiden faydalandığı 

tespit edilmiştir. Buhârî eserinde cem’ ve te’lif, nesh, tercih yöntemlerini 

kullanırken kendine has bir uslup kullandığı görülür. Cem’ ve te’lif ve tercih 

 
53 Buhârî, Ezan, 86. 
54 Ebû Dâvûd, Suleymân b. el-Eşʿaŝ es-Sicistânî Sunenu Ebî Dâvûd, nşr. Aḥmed Muḥammed Şâkir, 
Fuʾâd ʿAbdulbâḳî (İstanbul: Çağrı Yayınları, 1413/1992),1/478-479. 
55 İbn Salah, Ulumu’l-Hadis, 285. 



 

160 
 

 

yöntemini kullanırken hangi konuyu nasıl ele aldığını bab başlığında ortaya 

koyması, tercih yöntemini kullanırken genellikle ihtilaflı rivayeti vermeyip tercih 

ettiği rivayeti yazması bu üsluba örnek olarak verilebilir. Buhârî’nin birbiriyle 

çelişkili görünen rivayetlerin anlaşılmasında cem’ ve te’lif, nesh, tercih gibi üç 

yöntemi kullanırken, tevakkuf yöntemini kullandığına dair örnek tespit 

edilememiştir. Hadislerin anlaşılmasında kendi yöntem ve üslubuyla bu rivayetlerin 

doğru anlaşılmasında Buhârî’nin önemli bir katkısı olduğu görülmüştür. 

 

 

Kaynakça 

Aynî, Bedrüddîn Mahmûd b. Ahmed b. Mûsâ b. Ahmed. ‘Umdetü’l-kâr’î fî şerhî 

Sahîhi’l-Buhârî. XXV Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubü’l-İlmiyye, 2001) 

Toplam 25 cilt. 

Berzencî, Abdullatîf Abdullah Azîz. et-Teâruz ve’t-tercîh beyne’l-edilleti’ş-

şer’îyye. (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1993). 

Buharî, Ebû Abdillah Muhammed b. İsmail.  el-Câmi’u’s-Sahîh. (İstanbul: Çağrı 

Yayınları, 1992). 

Çakan, İsmail Lütfi Hadislerde Görülen İhtilaflar ve Çözüm Yolları. (İstanbul: M. 

Ü. İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1966). 

Demircan, Adnan. Kurân’ın Geliş Ortamında İnanç ve İbadetler. (İstanbul: 

Kuramer Yayınları, 2020). 

Dülber, Hatice. İbn Kuteybe ve Hadis Anlayışı. (Ankara: İlâhiyât Yayınları, 2014). 

Ebû Dâvûd, Suleymân b. el-Eşʿaŝ es-Sicistânî. Sunenu ebî Dâvud. nşr. Aḥmed 

Muḥammed Şâkir, Fuʾâd ʿAbdulbâḳî. (İstanbul: Çağrı Yayınları, 

1413/1992). 

Hâkim, Ebû Abdillâh en-Neysâbûrî. Ma‘rifetu’l-ulûmi’l-hadîs. (Beyrut: y.y.y., 

1980). 



 

161 
 

 

İbn Hacer el-Askalânî, Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Ali b. Muhammed. 

Fethu’l-Bârî Bi-Şerhi Sahîhi’l-Buhârî. (Beyrut: Daru’l-Risaletu’l-İlmiyye, 

1300). 

İbn Hacer, Şihâbuddîn Ebu’l-Fadl Ahmed b. Ali b. Hacer el-Askalânî, Hedyu’s-sârî 

mukaddimetu Fethi’l-bârî bi-şerhi Sahîhi’l-Buhârî, nşr., Abdulaziz b. 

Abdillah b. Bâz. (Beyrut: Dâru’l-fikr, 1425/2005).  

İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullâh b. Müslim b. ed-Dîneverî, Te’vîlu 

muhtelifi’l-hadîs. (Beyrut: Muessesetu Kutubi’s-Sekafiyye, 1408). 

İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullâhb. Muslim b. ed-Dineverî, Te’vîlu-

muhtelifu’l-hâdîs, çev. Hayri Kırbaşoğlu. (İstanbul: Kayıhan Yayınları, 

1989). 

İbn Salah, Ebu Amr Osman b. Abdurrahman. Ulumu’l-Hadis. (Şam: Dar’l-Fikir 

Yayınları, 1986). 

Nevevî, Muhyiddîn Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref b. Mürî. et-Takrîb ve’t-teysîr. 

(Beyrut: DÂru İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, 1401). 

Özpınar, Ömer. Hadis Edebiyatının Oluşumu. (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 

2005). 

Şafiî, Muhammed b. İdris, İhtilâfu’l-hadîs. (Beyrut:Sekafiyye Yayınları, 1993). 

Tehânevî Zafer Ahmed el- Osman.  Kavâid fî Ulûmi’l-Hadis. (Beyrut: Daru’l-

Kalem, 1972). 

Tirmizî, Ebû ʿÎsâ Muḥammed b. ʿÎsâb. Sevre, Sunenu’t-Tirmiẑî.  nşr. Aḥmed 

Muḥammed Şâkir, Fuʾâd ʿAbdulbâḳî. (İstanbul: Çağrı Yayınları, 

1413/1992).  

Yıldırım, Enbiya. Hadiste Metin Tenkidi Tarihi SüreçYeni Yaklaşımlar.  (İstanbul: 

Rağbet Yayınları, 2014). 

  



 

162 
 

 

Buhârî’nin Fakihliği ve Fıkhî Mezhebi  

 

Muhammed Tayyip Elçi* 

 

Özet 

Hadis ilminde emîrü’l-mü’minîn makamına sahip büyük bir hadis imamı olan 

Buhârî aynı zamanda mutlak müçtehit derecesinde bir fakihtir. Lakin hadis 

alanındaki otoritesi ve bu cihetiyle şöhreti, fakihlik cihetini gölgede bırakmıştır. 

Hayatını anlatan tabakât ve tarih kitaplarına bakıldığında, muhaddisliğinin yanı sıra 

fakihliğine de hep dikkat çekilmektedir. Hatta bu müelliflerden bazıları Buhârî’yi, 

hocaları Ahmed b. Hanbel ve İshak b. Râhûye’den daha fakih sayarlar. Özel olarak 

Buhârî hakkında telif edilmiş eserlerde de Buhârî’nin fakihliğine hep vurgu 

yapılmıştır. Abdü’l-Mecid Hâşim’in el-İmâmü’l-Buhârî Muhaddisen ve Fakihen ve 

Abdü’l-Kahir Muhammed Ahmed’in Fıkhu’l-İmâmi’l-Buhârî eserleri, bu hususta 

örnek verilebilir. Keza bu hakikat, çağdaşı âlimlerinin ifadelerinden anlaşıldığı gibi 

Buhârî’nin; Ref’ul-yedeyn fissalâti ve kitabü’l-kırâati half-el-imam gibi bazı fıkıh 

konularına dair özel risaleler telif etmesi de bunu göstermektedir. Fıkıh ilminin 

Kur’ân’dan sonraki ikinci kaynağı sünnettir. Sünnete dair kaynaklar arasında 

Buhârî’nin Sahîh’i ulemanın ekserisi tarafından birinci derecede kabul 

edilmektedir. Fıkha dair görüşlerini de derç ettiği bu eseriyle Buhârî istisnasız bütün 

fukahânın başvuru kaynağı olmuş ve bu anlamda Buhârî fıkıh alanına önemli bir 

etkide bulunmuştur. Buhârî, fıkıh ilmindeki bu konumu sebebiyle dört mezhebin 

mensuplarınca kendi mezheplerine mensup olduğu iddia edilmişse de gerçekte 

Buhârî; ne belli bir mezhebe intisap eden mukallid ne de herhangi bir mezhebin 

sınırları içinde içtihatta bulunan mezhepte müçtehittir. Yukarıda da değinildiği gibi, 

Buhârî tam bir fakih ve mutlak bir müçtehittir. Zira o, Kitap ve sünnete derin ve 

geniş bir vukufiyete sahip olmuş ve hükümleri doğrudan onlardan istinbat etmiştir. 

 
* Vaiz, Doktora Öğrencisi, Siirt Üniversitesi, tayyipelci@hotmail.com, orcid.org/0000-0001-5224-
4451 

mailto:tayyipelci@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0001-5224-4451/
https://orcid.org/0000-0001-5224-4451/


 

163 
 

 

Kur’ân’dan sonra en sahih kitap olarak kabul gören hadis ilmine dair el-Câmiʿu’ṣ-

ṣaḥîḥ ismindeki eseri, Buhârî’nin fıkha dair görüşlerinin de yansıdığı en önemli 

eseridir. Buhârî bu eserini fıkıh ilmi tertibine göre telif ettiği gibi hassaten bab 

başlıklarında fıkha dair içtihatlarını da kitabına derç etmiştir. Bundan dolayı da 

“Buhârî’nin fıkhı, bab başlıklarındadır” denmiştir. Yer yer konuyla alakalı ahkâm 

ayetlerini zikretmesi, verdiği bab başlığı altında kimi zaman hiç hadis zikretmemesi 

de Buhârî’nin hadise dair bu eserini fıkıhla mezcetmeye çalıştığını da gösterir. 

Buhârî’nin Sahîh’ine yazılan şerhlerde müellifleri bab başlıklarından hareketle 

Buhârî’nin fıkha dair görüşlerini tahlil ederek derlemişleridir. Bu cihetiyle kitabı 

tahlil edildiğinde, Buhârî’nin fetva olarak herhangi bir müçtehidi taklit etmediği 

gibi metodolojik olarak da kendini bir başka âlimin metoduyla sınırlandırmamıştır. 

Binaenaleyh Buhârî hem fetva hem de usûl olarak kendine özgü bir yol izlemiştir. 

Buhârî kimi zaman kendi fıkhî görüşünü beyan etmekle yetinmeyip muhalif 

görüşleri de zikretmiş, hatta yer yer onlarla münazara etmiştir. Ancak, karşı görüşü 

savunan tarafın adını anmak yerine, bazı insanlar veya insanlardan biri tabirini 

kullanmayı tercih etmiştir. Buhârî’nin muhaddislik yönünün hakkettiği ilgi ve 

şöhreti gördüğü söylenebilirse de fakihliği için aynı şeyleri söylemek mümkün 

değildir. Bu noktadan hareketle, mutlak bir müçtehit olarak Buhârî’nin fıkhî 

mezhebinin tedvini, takip ettiği metodolojisinin keşfedilmesi ve dört mezhepte 

bulunmayan bazı fetvalarının derlenmesi önem arz etmektedir. Asrımızda ortaya 

çıkan bazı yeni meselelere Buhârî’nin usûl ve fetvalarıyla çözüm bulmaya 

çalışmak, konu ile ilgili araştırmacıların üzerinde düşünmesi gereken önemli bir 

alan olduğunu kanaatindeyiz. 

Anahtar kelimeler: Buhârî, Fıkıh, Hadis. 

 

 

 

 

 



 

164 
 

 

Al-Bukhari’s Jurisprudence and School of Jurisprudence 

 

Muhammed Tayyip Elçi* 

 

Abstract 

Al-Bukhari, a great hadith imam with the rank of Amir al-Mu’minin in the science 

of hadith, is also a jurist at the level of an absolute mujtahid. However, his authority 

in the field of hadith and fame in this aspect have overshadowed his jurist aspect. 

When we look at the tabaqat and history books that tell his life's history, they are 

always emphasized in addition to his jurist skills. Some authors consider al-Bukhari 

more of a jurist than his teachers Ahmad ibn Hanbal and Ishaq ibn Rahwayh. Al-

Bukhari’s jurist skills have always been emphasized in the works written explicitly 

about Al-Bukhari. Works such as al-Imam-ul Bukhari Muhaddith wa Faqihan by 

Abd al-Majid Hashim and Fiqh al-Imam al-Bukhari by Abd al-Qahir Muhammad 

Ahmad can be given as examples. Likewise, this truth can be understood from the 

statements of contemporary scholars that Al-Bukhari. This is also shown by the fact 

that he wrote special treatises on some jurisprudential subjects, such as Rafi’ul 

Yadain and Kitab al-Qira’ati Half al-Imam. The second source of jurisprudence 

after the al-Qur’an is the Sunnah. Among the sources on the Sunnah, Al-Bukhari’s 

Sahih is accepted as the first by most scholars. With this work, in which he also 

compiled his views on jurisprudence, Al-Bukhari significantly impacted the field 

of jurisprudence. Although it was claimed by the members of the four schools that 

Al-Bukhari was a member of their schools due to this position in jurisprudence, in 

reality Al-Bukhari was neither a muqallid who was affiliated with a particular 

school of thought, nor a mujtahid in a school of thought whp practiced ijtihad within 

the boundaries of any school of thought. As mentioned above, Al-Bukhari is a 

complete jurist and absolute mujtahid. Because he had a deep and extensive 

 
* Preacher,	PhD	Student,	Siirt	University,	tayyipelci@hotmail.com,	orcid.org/0000-0001-5224-4451 

mailto:tayyipelci@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0001-5224-4451/


 

165 
 

 

knowledge of the al-Qur’an and Sunnah and derived his rulings directly from them, 

his work on the science of hadith, Al-Jami’al-Sahih, which is accepted as the most 

authentic book after the al-Qur’an, is the most critical work of Al-Bukhari in which 

his views on jurisprudence are also reflected. Al-Bukhari compiled this work 

according to the order of jurisprudence and especially included his ijtihads on 

jurisprudence under the headings of the chapters in his book. Therefore, it has been 

said that Al-Bukhari’s jurisprudence is under the headings of the chapters. The fact 

that he occasionally mentions verses of rulings related to the subject and sometimes 

does not mention any hadith under the title of the chapter he gives also shows that 

Al-Bukhari tried to combine this work of his on hadith with al-fiqh. In the 

commentaries written on Al-Bukhari’s Sahih, the authors analyzed and compiled 

Al-Bukhari’s views on al-fiqh based on the chapter titles. In this respect, when his 

book is examined, it is seen that Al-Bukhari did not imitate and mujtahid in terms 

of fatwa, nor did he limit himself methodologically to the method of another 

scholar. Accordingly, Al-Bukhari followed a unique path in terms of both fatwa and 

methodology. Al-Bukhari sometimes did not content himself with expressing his 

own al-fiqh opinion, but he also mentioned opposing views and even debated with 

them at times. However, instead of saying the party's name and defending the 

opposing view, he preferred to use the expression of some people or one of the 

people. Although it can be said that Al-Bukhari’s Muhaddith received the attention 

and fame he deserved, it is not possible to say the same for his jurisprudence. From 

this point on, it is important to codify Al-Bukhari’s school of jurisprudence as an 

absolute mujtahid, to discover the methodology he followed, and to compile some 

of his fatwas that are not found in the four schools. We believe that it is worth the 

effort of researchers to try to find solutions to some new issues that have emerged 

in our century with Al-Bukhari’s method and fatwas.  

Keywords: Al-Bukhari, Al-Fiqh, Hadiths. 

 

 



 

166 
 

 

Giriş 

Buhârî, Sahîh-i Buhârî olarak şöhret bulan kitabıyla tanınmış ve kitabı en sahih 

hadis kitabı olarak kabul edilmiş bir muhaddistir. Hadis alanında zirve bir şahsiyet 

olarak tanınmış olması Buhârî’nin sahip olduğu başka bazı yönlerini gölgede 

bırakmıştır. Çok yönlü bir alim olan Buhârî’nin bir yönü de fakihliğidir. Özellikle 

Sahîh’inin bab başlıklarına derç ettiği fıkhî görüşleri öteden beri ulemanın dikkatini 

çekmiştir. Bu meyanda Buhârî’nin fıkhın usûl ve fürû’una dair görüşlerinin 

herhangi bir mezhep veya müçtehidi taklide mi dayandığı yoksa kendine özgü bir 

metodolojisi mi olduğu hususu en çok nazarları celbeden konu olmuş ve bunun 

etrafında ilmî tartışmalar süregelmiştir.  

Buhârî’nin gerek genel olarak tercüme-i hayatı gerekse farklı yönlerine dair özel 

çalışmalar yapılmışsa da Sahîh’ine dair yapılan çalışmalar Kur’ân-ı Kerîm’den 

gayrı başka bir kitaba nasip olmayacak kadar çoktur. Nitekim asırlar boyu 

Sahîh’inin üzerine yüzlerce şerhler yazılmış ve yazılmaya devam etmektedir.  

Şüphesiz ki bu eserlerde genel olarak Buhârî’nin fakihliğine dair tahlil ve 

değerlendirmeler yapılmıştır. Ancak muhaddisliğinden sonra Buhârî’nin en çok 

tebarüz eden ciheti olması hasebiyle bu alana dair özel çalışmalar da yapılmıştır.  

Buhârî’nin Sahîh’i üzerine yazılan şerhlerden; İbnü’l-Müneyyir’in el-Mütevârî ‘alâ 

Ebvâbi’l-Buhârî, İbn Hacer’in Fethu’l-Bârî Şerhu Sahîhi’l-Buhârî, Bedruddîn 

Aynî’nin Umdetü’l-Kârî Şerhu Sahîhi’l-Buhârî, Kastallânî’nin İrşâdü’s-Sârî ilâ 

Şerhi Sahîhi’l-Buhârî, Şâh Veliyyullâh Dihlevî’nin Şerhu Terâcimi Sahîhi 

Ebvâbi’l-Buhârî, Muhammed Enver el-Keşmîrî’nin Feyzü’l Bârî ‘alâ Sahîhi’l-

Buhârî eserlerini örnek olarak sayabiliriz. Bu şerhler Buhârî’nin usûl ve furû’a dair 

görüşlerine de dikkat çekmektedirler. Çağdaş alimlerden; Muhammed Zekeriyyâ 

el-Kândehlevî’nin el-Ebvâb ve't-Terâcim li Sahîh’l-Buhârî, Abdülğanî 

Abdülhâlık’ın el-İmâmü’l-Buhârî ve Sahîhuhû ve Muhammed Abdulkâdir Ebû 

Fâris’in Fıkhu’l-İmâmi’l-Buhârî eserleri de Buharî’nin fakihliğine ehemmiyet 

veren eserlerdendir. Buhârî’nin fıkhı ile ilgili akademik çalışmalar da 

yapılmaktadır. Mesela; Saîd Mu’âz Havvâ’nın el-Menhecü’l-İctihâdî ‘inde’l-

İmâmi’l-Buhârî ve Abdülmecîd Hâşim el-Hüseynî’nin el-İmâmu’l-Buhârî Fakîhen 



 

167 
 

 

ve Muhaddisen adlı eserlerini Arapça eserlere örnek verebiliriz. Keza ülkemizde de 

M. Hilmi Merttürkmen’in Buhârî’nin Ebû Hanîfe’ye İtirazları ve Aralarındaki 

İhtilaflar isimli doktora tezi, Hamit Sevgili’nin İmam Buharî’nin fıkıh Anlayışı 

isimli doktora tezi, Ayşe Gürel’in Sahih-i Buharî’nin Bab Başlıklarındaki Fıkhî 

Kaideler isimli yüksek lisans tezi, Ali Bardakoğlu’nun Buhârî’nin Hukukçuluğu, 

Yusuf Kılıç’ın Buhârî’nin el-Câmiu's-Sahîh’inin İslâm Hukukunun Kaynağı 

Olması, Abdullah Çelik’in Buhârî’nin Sahîh’inde Dört Mezhebe Göre Amel 

Edilmeyen Hadisler, Mehmet Bilen’in Buharî’nin Fakihliği Meselesi gibi 

çalışmalar yapılmıştır.  

Biz de makalemizde Buharî’nin fakihliğini, mukallit veya müçtehitliğini, müçtehit 

ise mutlak müçtehit mi yoksa mezhep müçtehidi mi olduğunu ve Buhârî’nin 

mezhebini irdelemeye çalıştık. Çalışmamızı iki bölüme ayırdık. Birinci bölümde 

Buhârî’nin hayatını, eserlerini ve hadis ilmindeki yerini ortaya koymaya çalıştık. 

İkinci bölümde de; fıkıh kavramı ve fıkıh ilmi, Buhârî’nin fakihliğini, Buhârî’nin 

usûl-i fıkhını ve Buhârî’nin mezhebini irdelemeye çalıştık. 

1. Buhârî’nin Hayatı, Eserleri ve Hadis İlmindeki Yeri 

1.1. Hayatı  

Künyesi Ebû Abdillâh, lakapları ‘İmâmü’l-muhaddisîn’, ‘Emîru’l-mü’minîn fi’l-

Hadîs’, ‘Seyyidü’l-fukahâ’ olan İmam Buhârî’nin tam adı Muhammed b. İsmâîl b. 

İbrâhîm b. Muğîre el-Cu‘fî î b. Berdizbeh’tir. Büyük dedesi Berdizbeh, Fars asıllı 

olup Mecûsî idi. Dedelerinden el-Muğîre, Buhara valisi Yemân el-Cu’fî vasıtasıyla 

İslâm’ı seçti. O dönemdeki yaygın örf gereği, kişi kimin vasıtasıyla İslâm dinine 

girdiyse kendisi ve nesli onun kabilesine nispet edilirdi. Bu nedenle İmâm Buhârî, 

el Cu’fî olarak da anılmaktadır.  

Buhârî, 13 Şevvâl 194 (20 Temmuz 810) yılında cuma günü, nispetiyle meşhur 

olduğu Buhara’da doğmuştur. Babası İsmail, büyük muhaddislerden olup muâsırı 

olan İmâm Mâlik’ten hadis rivâyet etmiş ve Abdullâh b. Mübârek’le buluşup 

istifade etmiştir. Buhârî küçük yaşlarda iken babası vefât etmiş, çocukluğunun ilk 



 

168 
 

 

dönemlerini Buhara’da sâliha bir kadın olan annesinin himayesinde geçirmiş ve 

annesi tarafından yetiştirilmiştir. 

Buhârî on yaşına doğru, henüz küttabtan çıkmışken, Muhammed b. Selâm el-

Bîkendî, Abdullah b. Muhammed el-Müsnedî gibi Buharalı muhaddislerden hadis 

öğrenmeye başladı. On bir yaşlarında iken hocası Dâhilî’nin rivayet sırasında 

yaptığı bazı hataları tashih etmesiyle dikkatleri çekti. On altı yaşına geldiği zaman 

İbnü’l-Mübârek ve Vekî‘ b. Cerrâh’ın kitaplarını tamamen ezberlemişti. Bu sırada 

annesi ve kardeşi Ahmed ile birlikte hacca gitti. Hac sonrası onlar memleketlerine 

döndükleri halde Buhârî Mekke’de kaldı ve Hallâd b. Yahyâ, Abdullah b. Zübeyr 

el-Humeydî gibi âlimlerden hadis tahsil etti. Daha sonra bu maksatla ilim 

merkezlerini dolaşmaya başladı. Mekke’den Medine’ye geçti. Hicaz’da altı yıl 

kaldı. Bağdat’a sekiz defadan fazla gitti ve her seferinde Ahmed b. Hanbel ile 

görüşüp ondan faydalandı. Basra’ya dört veya beş defa gitti. Belh’e birkaç defa gitti 

ve Belhliler’in isteği üzerine onlara kendilerinden ilim tahsil ettiği 1000 hocadan 

birer hadis yazdırdı. Kûfe’ye birçok defa seyahat etti. İki defa Cezire’ye, ayrıca 

Dımaşk ve Mısır’a gitti. Merv, Nisabur, Reyy, Bağdat, Humus, Basra gibi ilim 

merkezlerini ziyaret ederek oralardaki âlimlerden istifade etti. İlk defa 209’da son 

olarak da 250’de gittiği ve beş yıl süreyle hadis okuttuğu Nîşâbur’da Yahyâ b. 

Yahyâ el-Minkarî gibi hadis hâfızlarından faydalandı. Buhârî kendilerinden hadis 

yazdığı muhaddislerin sayısının 1080 olduğunu ifade etmiştir. Meşhur talebesi 

Firebrî, el-Câmiʿu’s-sahîh’i Buhârî’den 90.000 talebenin dinlediğini 

söylemektedir. En tanınmış diğer talebeleri ise İmam Müslim, Tirmizî, Ebû Hâtim, 

Ebû Zür‘a er-Râzî, Muhammed b. Nasr el-Mervezî, Sâlih Cezere, İbn Huzeyme gibi 

muhaddislerdir. Buhârî’nin uzun seyahatleri sonunda derlediği hadislerle geniş bir 

kütüphane meydana getirdiği ve seyahatleri esnasında kitaplarını imkân nispetinde 

yanında taşıdığı anlaşılmaktadır. Yazdığı hadislerin kitaplarda kalmayıp onları 

hâfızasına nakşettiği ve hafızasında senetleriyle beraber yüzbinlerce hadis 

kaydettiği bilinmektedir. 

Buhârî ahir ömründe Nîşâbur’a gittiğinde halk kendisine çok itibar etmiş, onu iki 

üç günlük mesafede karşılamıştır. Ancak Kur’ân’ın mahlûk olup olmadığıyla ilgili 



 

169 
 

 

fitnenin kendisi üzerinden nüksettirilmesine mahal bırakmamak için Nîşâbur’dan 

Merv’e gitti. Daha sonra oradan da Buhara’ya geçti. Buhara valisinin sadece kendi 

çocuklarına ders vermesi yolundaki isteğini, ilmi belli insanlara tahsis edemeyeceği 

gerekçesiyle reddetti. Bunun üzerine vali, yakın adamlarından bazılarının 

Buhârî’nin Ehl-i sünnet görüşüyle bağdaşmayan fikirlere sahip olduğunu iddia 

etmelerini sağladı. Sonra da bu iddiaya dayanarak onu kendi memleketinden sürdü. 

Buhârî oradan Semerkant’a gitmek üzere yola çıktı. Semerkant’a 3 mil mesafede 

bulunan Hartenk kasabasındaki akrabalarını ziyaret etti. Fakat orada hastalandı ve 

Semerkant’a gidemedi. 256 yılının Ramazan Bayramı gecesi vefat etti, ertesi gün 

(1 Eylül 870 Cuma) orada toprağa verildi. Buhârî’nin Ahmed adında bir oğlu 

olduğu bilinmektedir.1 

1.2. Eserleri 

Buhârî ilim hizmetine adadığı ömrüne birçok eser sığdırmıştır. Henüz 18 yaşına 

basmışken kitap telif etmeye başlamıştır.2 Bunlardan el-Câmiʿu’s-sahîh, et-

Târîhu’l-kebîr, et-Târîhu’l-evsat, et-Târîhu’s-sağîr, Kitâbü’d-duʿafâʾi’s-sağîr, 

Kitâbü’l-künâ, et-Târîh fî maʿrifeti ruvvâti’l-hadîs̱ ve nakaleti’l-âsâr ve temyîzi 

sikatihim min duʿafâʾihim ve târîhi vefâtihim, et-Tevârîh ve’l-ensâb, el-Edebü’l-

müfred, Ḫalḳu efʿâli’l-ʿibâd, Refʿu’l-yedeyn fi’s-salât, Kitâbü’l-kırâʾeti halfe’l-

imâm eserleri mevcut olup ekserisi bastırılmıştır. 

Bunlar dışında: el-ʿAkide (et-Tevhîd), Ahbârü’s-sıfât , Kazâya’s-sahâbe ve’t-

tâbiʿîn, et-Tefsîrü’l-kebîr, Kitâbü’l-ʿAtîk, el-Eşribe, el-Hibe, el-Vuhdân, el Mebsût, 

el-ʿİlel, el-Fevâʾid, el-İʿtisâm, Kitâbü Ashâbi’n-nebî, Esmâʾü’s-sahâbe, Kitâbü’l-

 
1 Bkz. Ebû Bekr Ahmed b. Alî b. Sâbit el-Hatîb el-Bağdâdî, Târîhu Bağdâd (Târîhu Medîneti’s 
Selâm) thk. Mustafa Abdulkadir ‘Atâ, (Beyrût: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1425/2004) II, 7-33; 
Şemsü’d-dîn Muhammed b. Ahmed b. Osman ez-Zehebî, Siyeru a’lâmi’n-nübelâ, (Müessesetü’r-
Risale, III. Baskı, 1985) 12/391; Muhammed Mustafa el-A’zamî, “Buhârî, Muhammed b. İsmâil”, 
Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (Ankara: TDV Yayınları, 1992) VI/368-372; Hamit 
Sevgili, İmam Buharî’nin Fıkıh Anlayışı, (Diyarbakır: Dicle Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Doktora Tezi, 2015) 12-18.   
2 Zehebî, Siyeru a‘lâmi’n-nübelâ, 400. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/et-tarihul-kebir
https://islamansiklopedisi.org.tr/et-tarihul-kebir
https://islamansiklopedisi.org.tr/el-edebul-mufred
https://islamansiklopedisi.org.tr/el-edebul-mufred
https://islamansiklopedisi.org.tr/halku-efalil-ibad


 

170 
 

 

Îmân, Birrü’l-vâlideyn, el-Câmiʿu’s-sağîr, el-Câmiʿu’l-kebîr, Meşyeha eserlerinin 

olduğu da ilgili kaynaklarda zikredilmektedir.3 

1.3. Hadis İlmindeki Yeri ve el-Câmiʿu’s-sahîh’i 

Gelmiş geçmiş muhaddisler içerisinde Buhârî’nin birinci derecede olduğu 

hususunda hemen hemen ittifak vardır. Kendi muasırları da ve kendinden sonraki 

muhaddisler de bu hususta hakkını teslim etmekten imtina etmemişlerdir. Müslim 

b. Haccâc Buhârî’ye “Dünyada senin gibi biri olmadığına şahitlik yaparım” 

demiştir. Hâkim de “Buhârî’nin muhaddislerin imamı olduğu hususunda ihtilaf 

yoktur” demiştir.4  

Daha genç yaşından itibaren hocaları dahi ona karşı hayranlıklarını ifade 

etmişlerdir. Hocalarından Ali b. Medînî’nin ders verirken Buhârî’yi sağında 

oturttuğu ve ders esnasında hep ona iltifat edip baktığı, adeta dersinde ona karşı bir 

heybet hissettiği rivayet edilmiştir. Buhârî’nin de hocaları arasından en çok hayran 

kaldığı hocası Ali b. Medînî’dir. Onun hakkında söylemiş olduğu “Ben Ali b. 

Medînî’den başka hiç kimseye karşı kendimi küçük görmedim” sözü hocasına 

aktarılınca hocası: “Boş verin sözünü, Buhârî kendi gibi bir başkasını görmemiştir” 

diye cevap vererek onun emsalsiz olduğunu ifade etmiştir. 5 

Buhârî henüz sakalı çıkmadan, gencecik yaşta, hadis meclislerinde dersler vermeye 

başlamıştır.6 Hadis dersine kimi zaman yirmi bini aşkın talip katılır, gittiği her 

beldede büyük kalabalıklar tarafından karşılanır ve hemen ilim meclisleri kurulup 

müzakereler yapılırdı. Buhârî’nin hadise dair hafızası o kadar meşhur olmuştu ki 

kimi âlimler abartıldığını zannederek onu imtihan etmek bile istemişlerdir. Nitekim 

bir seferinde Bağdat’a geldiğini duyan muhaddisler 100 hadisin sened ve 

metinlerini birbirine karıştırarak bunları on kişiye verdiler ve onlara Buhârî toplantı 

yerine gelince bu hadisleri sırayla sormalarını söylediler. Bu on kişi tespit edilen 

 
3 Muhammed Mustafa el-A’zamî, Buhârî, Muhammed b. İsmâil, 368-372. 
4 Nureddin Itr, el-İmamü’l-Buhârî ve Fıkhu’t-Terâcimi fî Câmi’i’s-Sahîh, Mecelletu’ş-Şeri’ati ve’d-
Dirâsâti’l-İslamiyye, 1406, 66. 
5 Hatîb el-Bağdâdî, Târîhu Bağdâd, 18. 
6 Zehebî, Siyeru a‘lâmi’n-nübelâ, 408. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/el-camius-sahih--buhari


 

171 
 

 

hadisleri çeşitli İslâm ülkelerinden gelmiş olan muhaddislerin huzurunda okuyarak 

bunların mahiyeti hakkında bilgi istediler. Buhârî onlara bu hadislerin hiçbirini 

okunduğu şekliyle bilmediğini belirttikten sonra, ilk soruyu yönelten kimseden 

başlayarak, sordukları hadislerin senet ve metinlerinin doğrusunu her birine ayrı 

ayrı söyleyerek 100 hadisin tamamının senedi ve metninin doğru şeklini zikretti. 

Buhârî hakkında tereddüdü olanlar onun nasıl bir hâfıza gücüne ve ne kadar geniş 

bir hadis müktesebatına sahip olduğunu gördüler.7 

Buhârî’yi asırlar boyu hakkettiği bu şöhrete kavuşturan ise hadise dair eseridir. 

Yukarıda eserlerini sayarken birinci sırada saydığımız, halk arasında Sahîḥ-i 

Buhârî diye şöhret bulan ve tam adı tam adı el-Câmiʿu’l-müsnedü’s-sahîhu’l-

muhtasar min umûri Resûlillâh sallallahü ʿaleyhi ve sellem ve sünenihî ve eyyâmih 

olan8 ancak kısaca el-Câmiʿu’s-sahîh ismiyle anılan bu eseri Buhârî, 600.000 kadar 

hadis arasından seçerek on altı yılda meydana getirdiğini, kitabına sadece sahih 

hadisleri aldığını, sahih olduğu halde kitap uzamasın diye bildiği bütün sahih 

hadisleri almadığını, her bir hadisi yazmadan önce mutlaka boy abdesti alarak iki 

rek‘at namaz kıldığını söylemiştir. Böyle bir eseri yazmaya hocası İshak b. 

Râhûye’nin teşviki ve Buhârî’nin gördüğü bir rüya vesile olmuştur. Zira Buhârî 

rüyasında Efendimiz’in (s.a.v) huzurunda olup elindeki yelpazeyle Efendimiz’i 

(s.a.v) korumaya çalıştığını gördüğünü bazı rüya tabircilerine anlatınca tabircinin 

“Efendimiz’den uydurmaları def edeceksin” diye yorumlaması üzerine sadece 

sahih hadisleri cem edecek bir kitap yazmaya karar verdiğini ifade etmiştir.9  

Yeryüzünde hiçbir esere gösterilmeyen bir ihtimama mazhar olan ve İslâm 

dünyasında üzerine yüzlerce inceleme ve şerh kaleme alınmış bulunan el-Câmiʿu’s-

sahîh, birçok defa basılmıştır.10 

 
7 Hatîb el-Bağdâdî, Târîhu Bağdâd, 20-21.; Zehebî, Siyeru a‘lâmi’n-nübelâ, 409. 
8 M. Yaşar Kandemir, “el-Câmiu’s-Sahîh”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (Ankara: 
TDV Yayınları, 1993) VII/114-123. 
9 İbn Hacer el-Askalânî, Hedyü’s-sârî Mukaddimetü Fethi’l-Bârî, el-Mektebetü’l-Selefiyye, Mısır 
1370. 
10 Muhammed Mustafa el-A‘zamî, a.g.m. 368-372. 



 

172 
 

 

Zehebî’nin Kur’ân-ı Kerîm’den sonra Müslümanların elindeki kitapların en üstünü 

olduğunu söylediği el-Câmiʿu’s-sahîh, sadece sahih hadisleri toplayan ilk eserdir. 

Buhârî çalışmasını tamamladıktan sonra onu Ahmed b. Hanbel, Yahyâ b. Maîn ve 

Ali b. Medînî gibi hadis otoritelerine sundu, onlar da dördü dışında bütün hadislerin 

sahih olduğunu belirttiler.  Hadislerinin titizlikle seçilmesi, mükemmel bir tertibe 

sahip olması, muhtevasının zenginliği ona İslâm dünyasında Kur’ân-ı Kerîm’den 

sonra en büyük ilgiyi gören kitap olma itibarını kazandırmıştır. 11 

2. Buhârî’nin Fakihliği ve Fıkhî Mezhebi 

2.1. Fıkıh Kavramı ve Fıkıh İlmi 

Fıkh sözlükte; bir şeyi bilmek, anlamak, kavramak anlamına gelir. Ancak dinî 

ilimler manasında kullanılması galebe çalmıştır. Dolayısıyla da fakîh âlim/bilgin 

manasına gelir. İbnü’l-Esîr örfün fıkh kavramını şeriat ilimlerine, özellikle de 

fürû’a dair ilimlere tahsis ettiğini söylemiştir.12 

Bazı âlimler yukarıda zikredilen anlamak, kavramak manalarının yanı sıra fıkhın 

dakik/ince şeyleri kavrama, mütekellim/konuşan kişinin muradını anlama 

manalarında da kullanıldığını ifade etmişleridir. Mütekellimin muradı derken de 

lafızların zâhir manalarından anlaşılan mananın ötesinde sezilecek anlam 

kastedilmektedir. Zira lafızların zâhir manasını anlamakta fakih olanla olmayan 

aynıdır. Binaenaleyh sadece lafızların zâhir manalarıyla iktifa eden zâhirîlerden 

fakîh ismi selbedilir, onlara fakih denmez.13 

Fıkıh kavramı, “mutlak bilgi” anlamındaki sözlük manasında bir daralmaya 

uğramış ve “itikadî, ahlakî, muamelat veya ibadetlerle ilgili olsun tüm dinî/şerî 

bilgiler” şeklinde bir ıstılahî anlam kazanmıştır.14 Dolayısıyla henüz dinî ilimlerin 

birbirinden ayrışmadığı İslâm’ın ilk asrında fıkıh müslümanın; inanç dünyasıyla 

 
11 M. Yaşar Kandemir, “el-Câmiu’s-Sahîh”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi VII/114-
123. 
12 İbnü’l-Manzûr, Lisanü’l-Arab, Fıkh Maddesi, (Beyrut: Daru’s-Sadır, 1414.) 
13 Şeyhu’l-İslam Ali Bin Abdi’l-Kâfî, es-Sübkî, Tac Abdulvahhab b. Ali, el-İbhâc fî Şerhi’l-
Minhâc, (Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1984), 1/28.  
14 Abdülkerim Zeydân, el-Medhal li Dirâseti’ş-Şerîati’l-İslâmiyye, Müessetü’r-Risâle Naşirûn, 
Beyrut 2006, 61. 



 

173 
 

 

ilgili itikadî/imanî meseleler, dış dünyası/zahir hayatıyla ilgili ibadet, muamelat vs. 

meseleler ve gönül ve ruh dünyasıyla ilgili ahlakî meseleler olmak üzere din 

ilimlerinin genel ismi olarak kullanılan bir kavram olmuştur.15  

Din ilimlerinin yavaş yavaş alt kısımlara bölünmeye başladığı hicrî ikinci asırda 

itikadî konulara el-Fıkhu’l-Ekber ismi verilmiştir. Ebu Hanife’nin itikada dair 

kitabına el-Fıkhu’l-Ekber ismini vermesi buna örnek verilebilir.16 Dış dünya/zâhir 

hayatla ilgili ibadet, muamelat vs. meselelere Fıkhu’l-Cevârih veya İlmü’z-Zâhir, 

gönül ve ruh dünyasıyla ilgili ahlakî meselelere de Fıkhu’l-Külûb veya İlmü’l-Bâtın 

ismi kullanılmıştır.17  

Bununla beraber tarihin seyri içerisinde son kertede; imanî meselelere akâid ve 

kelam, zâhir hayatla ilgili meselelere fıkıh, gönül ve ruh dünyasıyla ilgili ahlakî 

meselelere de tasavvuf ismi birer müstakil ilim dalı olarak literatürde ilim erbabınca 

kabul görmüş ve adeta bu hususta icma’ hâsıl olmuştur.18 Böylece fıkıh kavramı 

ikinci bir anlam daralmasına uğrayarak bu günkü anlamına hasredilmiştir. 

Son merhalesinde fıkıh farklı tariflerle tanımlanmışsa da kendisinden sonraki 

âlimler nezdinde meşhur olmuş olan tarif İmam Şâfiî’nin yaptığı şu tariftir:  ملعلا 

ةیلیصفتلا اھتلدأ نم ةبستكملا ةیلمعلا ةیعرشلا ماكحلأاب  “Tafsilî delillerinden elde edilmiş şer’î amelî 

hükümleri bilmektir.”19 Diğer bir tarifte ise: Tafsîlî/cüzî delillerinden elde edilmiş 

şer‘î amelî hükümlerdir.20 

Biraz daha rahat anlaşılması için şöyle bir tanım getirmek mümkündür: Allah’ın 

mükellef kulları için farz/vacip, sünnet, haram, mekruh veya helal kıldığı; ibadet, 

 
15 Bkz. Muhammed Zühaylî, Merciu’l-Ulûmi’l-İslamiyye, (Dımeşk: Daru’l-Mustafa, 2010), 357. 
16 Ebû’l-Hasen Sadrüddîn Alî b. Alâiddîn Alî b. Muhammed İbn-i Ebi’l-İzz ed-Dımeşkī, Şerhu’l-
‘Akîdeti’t-Tahâviyye, (Beyrut: Müessestü’r-Risâle, 1997) 1/5. 
17 Muhammed b. İbrahim Tüveycirî, Mevsû’atu’l-Fıkhi’l-İslâmî, (Baskı yeri yok: Beytü’l-Efkâri’d-
Düveliyye, 2009), 2/263.; Muhammed b. Ebî Bekr İbni Kayyım el-Cevziyye, Medâricü’s-Sâlikîn 
Beyne Menâzili İyyâke Na’büdü ve İyyâke Neste’în, (Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’-l’Arabî, 1996), 2/352. 
18 el-Mevsû‘atü’l-Kuveytiyye, (Kuveyt: Kuveyt Vakıflar ve İslamî İşler Bakanlığı, Daru’s-Selâsil), 
1/12. 
19 Vehbe b. Mustafa Zühaylî, el-Fıkhu’l-İslamî ve Edilletuhu, (Dımeşk: Daru’l-Fikr, 4. Baskı), 1/30. 
20 Mustafa İbrahim Zelmî, Usûlü’l-fıkh fî nesîcihi’l-cedîd, (Erbil: Mektebü’t-Tefsir, 2015), 19. 



 

174 
 

 

ekonomi, aile, hukuk, ceza, siyaset, cihad ve uluslararası ilişkiler gibi meselelere 

dair tafsîlî/cüzî delillerinden çıkarılmış hükümlerdir.   

Fıkıh literatüründe fakih ( ٌھیقِف  ) “delillerinden fıkhî hükümleri istinbat etme 

melekesine sahip kimse” olarak tanımlanmış, müftî ve müçtehit kavramıyla aynı 

anlamda kullanılmıştır. Sonraki dönemlerde mezheplerin fıkhî meselelerini 

öğrenen kimselere fakih ve müftî denmesi aslında mecaz manada olup fıkıh örfünde 

hakikat olmuştur. Bizim zamanımızda verilen fetvalar da hakikatte fetva olmayıp 

Müslümanların amel etmesi için müftî ve müçtehitlerin fetvalarını nakletmekten 

ibarettir.21 Fıkıh ilminin fürû’unu ne kadar çok bilirse bilsin tafsîlî delillerinden 

hüküm istinbat etme melekesine sahip olmayan mukallit kimseye usûlcülere göre 

fakih denmez. Onlara göre fakih istinbat melekesine sahip olup tafsili delillerinden 

hüküm istinbat edebilen kimseye denir. Bunun için de bütün fıkıh meselelerini 

bilmesi gerekmez.22 

Fıkıh kavramı hadis kavramına izafet edilerek fıkhu’l-hadis şeklinde 

kullanıldığında ise “Genel olarak hadisleri ve hadislerden hareketle Hz. 

Peygamber’in gayesini kavramak” mânâsına gelir. Bu anlamıyla, ilk dönemlerde 

kullanılan “İlmü dirâyeti’l-hadîs”, Taşköprizâde’nin hadis ilimleri arasında 

zikrettiği “İlmü te’vîli akvâli’n-Nebî” ve Şah Veliyyullah ed-Dihlevî’nin kullandığı 

“İlmü esrâri’l-hadîs” tabirleriyle aynı veya yakın mânaya gelmektedir. Bu tamlama 

“hadislerden fıkhî hüküm çıkarma” şeklinde daha dar bir manada da 

kullanılagelmiştir.23 

2.2. Buhârî’nin Fakihliği 

İmam Buhârî her ne kadar hadis ilmiyle İslam tarihine damga vurduysa da o sadece 

bir muhaddis değildir. Eserlerinden de anlaşılacağı üzere o bir muhaddis olmanın 

yanı sıra bir mütekellim, müfessir ve de kelimenin tam anlamıyla fakih idi.  

 
21 Zühaylî, Vehbe, a.g.e, 1/42. 
22 el-Mevsû‘atü’l-Kuveytiyye, a.g.e., 1/12. 
23 bkz. Mehmet Görmez, “Fıkhu’l-Hadis”, TDV İslâm Ansiklopedisi, 12/547-549.   



 

175 
 

 

Zira Buhârî henüz küçük yaşından itibaren fıkıh derslerine de katılmış,24 hadisin 

yanı sıra fıkıh ilmi de tahsil etmiştir. Mesela Ebû Hanîfe'nin (ö. l50/767) 

talebelerinden olan Abdullah b. Mübârek (ö. 181/797) ve Veki' b. el-Cerrâh'ın (ö. 

l97/812) kitaplarını ezberlediğini ve böylece re’y ehlinin görüşlerini öğrendiğini 

söylemiştir.25 Re’y ehlinin fıkhını öğrendikten sonra Şâfiî ve Mâlik’in de fıkhını 

almıştır.26 Buhârî sekiz sefer Bağdat’a gitmiş ve her seferinde Ahmed b. Hanbel ile 

görüşüp ilim teatisinde bulunmuştur. En son görüşmesinden sonra vedalaşırken 

imam Ahmed ona: Ey Ebâ Abdillah! İlmi ve insanları bırakıp Horasan’a mı 

gidiyorsun? demiştir.27 

Buhârî böylece döneminin bütün fıkıh ekollerinin fıkhını almış, müstakil olarak, 

kendine özgü yeni bir fıkhî görüş ortaya koyma gücüne erişmiştir. Nitekim hem 

ehl-i re’yin istinbat yollarını ve derin analiz yapma becerisini almış hem de ehl-i 

hadisin hadislere dayanarak ehl-i re’ye getirdikleri tenkitlere muttali olmuştur. Bu 

da Buhârî’nin mümtaz bir bakış açısına ve kendi içtihadıyla eriştiği bir fıkhî görüşe 

sahip olmasına yardımcı olmuştur. Özellikle de Buhârî, mezhep mukallitlerinin 

donuklaşmasının olmadığı, ulemanın ilmî araştırma yaparak deliller 

muvacehesinde başka müçtehitlere muvafakat ya da muhalefet ettikleri bir 

dönemde yaşamıştır.28  Bu da Buhârî’nin özgür düşünme ve içtihat yapma fırsatını 

tanımıştır. 

Muasırı olan âlimler de sonraki dönem âlimleri de Buhârî’nin fakihliğini ikrar 

etmişlerdir. Ebû Recâ’ Kuteybe’ye sarhoş kişinin yaptığı boşamanın geçerli olup 

olmadığı sorulmuş, o da Buhârî’ye işaret ederek: Bak! Allah, Ahmed b. Hanbel, 

İbnü’l-Medînî ve İshak b. Râhûye’yi sana gönderdi, diye cevap vermiş, Buhârî’nin 

fıkıhta bu üç âlime bedel olduğunu belirtmiştir. Nuaym b. Hammâd ve Yakub b. 

İbrahim ed-Devrakî de Buhârî için “bu ümmetin fakihi” derlerdi. Mekke uleması 

 
24 Zehebî, a.g.e. 401. 
25 Hatîb el-Bağdâdî, a.g.e. 18. Zehebî, a.g.e. 408. 
26 bkz. Nureddin Itr, Mecelletü’ş-Şeri’ati ve’d-Dirâsâti’l-İslamiyye, (4 Rabiu’l-Evvel 1406). 
27 Hatîb el-Bağdâdî, a.g.e. 22. 
28 bkz. Nureddin Itr, a.g.m. 



 

176 
 

 

da onun hakkında “bizim imamımız, fakihimiz ve Horasan’ın fakihi” derlerdi.29 

Ahmed b. Ebubekir el-Medînî “Bize göre Buhârî Ahmed b. Hanbel’den daha fakih 

ve daha derin görüşlüdür demiştir. Bunu üzerine hazirundan biri bu hususta haddi 

aştığını söyleyince de Ahmed bir adım daha ileri giderek şu cevabı vermiştir: Eğer 

İmam Mâlik’e erişsen ve onunla Buhârî’nin yüzüne baksaydın “bu ikisi fıkıhta ve 

hadiste birdirler” diyecektin.30 Ahmed b. Hanbel’in oğlu Abdullah babasının Buhârî 

hakkında “Horasan onun gibisini çıkarmamıştır” dediğini rivayet etmiştir. Bendâr 

da onun “Fakihlerin efendisi” olduğunu söylemiştir.31  

Buhârî’nin fıkhî görüşlerini Refʿu’l-yedeyn fi’s-salât, Kitâbü’l-Kırâʾe halfe’l-imâm, 

el-Eşribe, el-Hibe gibi eserlerinde müstakil konularda görmek mümkün olsa da 

bunlar belli bazı fıkıh konularıyla alakalıdır. Buhârî bir bütün olarak fıkhî 

görüşlerini Sahîh’inin bab başlıklarında ortaya koymuştur. Nitekim Buhârî bir 

muhaddis olarak yüzbinlerce hadis arasından seçip derlediği Sahîh’ini sadece bir 

hadis rivayet kitabı ötesinde, hadisten çıkarılacak ahkâma da “terceme” adı verilen 

bab başlıklarında yer vererek telif etmiştir. Böylece Buhârî kendine özgü bir üslupla 

hadisle fıkhı mezcetmiştir.32 Bunun için de âlimler arasında “Buhârî’nin fıkhı bab 

tercemelerindedir” sözü şüyu bulmuştur. Tabi burada Buhârî sadece fıkıh ilmiyle 

alakalı değil hadisin ihtiva veya delalet ettiği itikat, tefsir, ahlak, siyer vs. herhangi 

bir meseleyle ilgili istinbatlara da yer vermiştir. Bu yönüyle Buhârî hadisin 

rivayetini yaparken dirayetini, fıkhu’l-hadisi de kitabına yansıtmış, bununla da 

kalmayıp kendine özgü istinbatlar yaparak fıkha dair hükümlere de yer vermiştir. 

Binaen aleyh Buhârî’nin fıkhu’l-hadis çabasını önceleyip onun bir fakih olmadığı 

yönündeki iddiaların tutarlı bir delile dayanmadığı kanaatindeyiz.33  

 
29 Zehebî, a.g.e. 418-425. 
30 Hatîb el-Bağdâdî, a.g.e. 19.; Zehebî, a.g.e. 420. 
31 Zehebî, a.g.e. 421-422. 
32 Mehmet Eren, Buhârî'nin Sahih'inde Re'y Ehline İtiraz Ettiği Bazı Meseleler, (Dini Araştırmalar, 
Ocak-Nisan 2003), c. 5, s. 15, ss. 161-162. 
33 bkz. Hamit Sevgili, İmâm Buhârî’nin Fıkıh Anlayışı, (Diyarbakır: Dicle Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2015),34-36.; Mehmet Bilen, Buhârî'nin Fakihliği Meselesi, 
(Diyarbakır: Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2004), Cilt VI. Sayı 2, 52. 



 

177 
 

 

Bu yönüyle Buhârî bu eserinde başka hadis kaynaklarında olmayan kendine has bir 

metot izlemiş, sadece sahih hadis ihtiva etmesiyle yoğun bir teveccühe mazhar olan 

kitabına ayrıca bir imtiyaz daha kazandırmıştır. Bunun için de herhangi bir hadisi 

bir bütün olarak bir yerde zikretmek yerine ihtiva ettiği farklı hükümler adedince 

parçalara bölerek ayrı bablarda zikretmeyi tercih etmiştir. Tekrara düşmemek için 

de istisnalar hariç, hadisi her babda ayrı bir rivayet senediyle nakletmiştir.34 İmam 

Nevevî’nin ifadesiyle Buhârî, bir hadis metni kitabını telif etmenin ötesinde 

hadislerden ahkâmın nasıl istinbat edileceğini ortaya koymayı amaçlamıştır.35  

İmâm Nevevî, el-Camiu’s Sahîh’in yazılma nedeninin sadece sahih hadisleri 

yazmaktan ibaret olmadığını, aynı zamanda bunlardan istinbâtlarda bulunmak, bab 

başlıklarından amaçladığı usûl ve furû konusundaki görüşlerine deliller getirmek 

olduğunu ifade etmektedir. Nevevî, Buhârî’nin mükerrer hadislere bolca yer 

vermesini, birçok hadisin senedini zikretmemesini ve bazı hadislerin ise sadece 

metnini vermesini bu nedene bağlamaktadır. Yine birçok yerde hadislerle birlikte 

âyetlerin de zikredilmesi, bazı yerlerde sadece âyetlerle yetinilmesi, bazı yerlerde 

ise sadece bâb başlıklarının zikredilmesinin bu amaca yönelik olduğunu 

söylemektedir. Nevevî, bu tespiti yaptıktan sonra, farklı fıkıh konularında aynı 

hadisin delil olarak kullanılmasının fakihlerin üslûbu olduğunu belirtmektedir.36 

Bir kısmına işaret ettiğimiz Buhârî’nin Sahîh’indeki bab tercemelerine derç ettiği 

fıkhî görüşleri öteden beri âlimlerin dikkatini celp etmiştir. Sahîh üzerine yazılmış 

onlarca şerhlerde şârihler bab tercemelerine ayrı bir ehemmiyet vermiş ve 

Buhârî’nin hem fıkhu’l-hadisini hem fıkhî görüşlerini okumaya çalışmışlardır.  

Bazı araştırmacılar el-Câmiu's-Sahîh üzerine kaleme alınan beş yüz yirmi yedi 

çalışma tespit ettiğini, bunların iki yüz ellisinin şerhlerden oluştuğunu 

belirtmektedir. Diğer tarafta sadece bab başlıklarını ele alan özel kitaplar telif 

edilmiştir. Bab başlıkları üzerine ilk çalışmayı 442/1050'de vefat eden Endülüs 

 
34 Nureddin Itr, a.g.m. 61. 
35 Nureddin Itr, a.g.m. 68-70. 
36 Yahya b. Şeref Muhyiddin en-Nevevî, Mâ Temessu İleyhi Hâcetu’l-Kârî li Sahihi’l-Buhârî, thk. 
Alî Hasan Alî Abdulhamîd, (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye), 51-52. 



 

178 
 

 

muhaddisi Ahmed b. Raşik yapmış,37 Sadece bu konuyla alakalı 20 müstakil eser 

yazıldığı tespit edilmiştir. Bunların bir kısmı matbu olup tedavülde mevcut iken bir 

kısmı da mahtut olarak muhafaza edilmektedir. Diğer bir kısmı ise kaynaklarda ismi 

geçtiği halde tedavülde olup olmadıkları bilinmemektedir38. Bunlardan baskısı 

yapılmış ve tedavülde mevcut olanlardan Nâsiruddîn İbnu’l-Müneyyir’in (h. 620-

683) el-Mütevâri ‘ala Ebvâbi’l-Buhârî isimli eseri, Şah Veliyüllah e’d-Dihlevî’nin 

(h. 1114-1176) Şerhu Terâcimi Ebvâbi’l-Buhârî isimleri eseri, Muhammed Enver 

Şah el-Keşmîrî’nin Feyzü’l-bârî isimli eseri örnek verilebilir.39 Nureddin Itr da el-

İmamü’l-Buhârî ve Fıkhu’t-Terâcimi fî Câmi’ihi’s-sahîh ismiyle bir makale yazmış 

ve bu hususta yapılmış çalışmaları analiz etmiştir. Özellikle Sahîh’in bab 

tercemelerinin kategorize edilmesi hususu üzerinde durmuş, daha önce yapılmış 

olan kategorilere bazı eleştiri getirdikten sonra kendisi özgün bir kategori ortaya 

koymuş ve örneklerle detaylandırmıştır.40 Günümüzde ümmet coğrafyasının farklı 

ülkelerinde Buhârî’nin Sahîh’inin bab başlıkları ve diğer farklı yönleriyle birçok 

akademik çalışma yapılmaya devam edilmektedir.41 

2.3. Buhârî’nin Usûl-ı Fıkhı 

İmâm Şâfiî’nin er-Risâle adlı eseri, ilk müdevven fıkıh usûlü kitabı olarak kabul 

edilmekle beraber, bu ilmin sistematize edilip kavramların tam olarak yerleşmesi 

sonraki dönemlere dayanmaktadır. Ancak fıkıh alanında eser ortaya koyan her bir 

müellif, zorunlu olarak bir usûl takip etmiştir. İmâm Buhârî de bu dönem öncesi 

yaşamasına rağmen fıkhî içtihatlarına yer verdiği el-Câmiu's-sahîh adlı eserinde bir 

fıkıh metodolojisini takip etmiştir. Buhârî, el-Câmiu's sahîh’te usta bir dille kaleme 

aldığı bab başlıklarında usûl terimlerinin çoğunu, yerleşik usûl anlamının aynısı 

yahut benzeri ifadelerle kullanmıştır. Buhârî’nin fıkhî ictihâdlarını ortaya koyarken 

 
37 Kemal Sandıkçı, Sahîh-i Buhârî Üzerine Yapılan Çalışmalar, (Kayseri: Büyük Türk-İslam 
Bilgini Buhârî, Uluslararası Sempozyum,1996), 61. 
38 Bkz. Fayiz Mustafa Astîle, Şah Veliyüllah ed-Dihlevî’nin Şerh-u Terâcimi Ebvâbi’l-Buhârî 
eserine yaptığı tahkik, (Suriye: Daru’t-Takva, I. Baskı, 2018), 31-33.;  Nâsiruddîn İbnü’l-Müneyyir, 
el-Mütevâri ‘ala Ebvâbi’l-Buhârî kitabının Daru’l-Kemali’l-Müttehide’nin tahkikine dair 
mukaddimesi, (Suriye: Daru’l-Minhaci’l-Kavîm, I. Baskı, 2023), 24-28. 
39 Nureddin Itr, a.g.m. 68-71. 
40 Nureddin Itr, a.g.m. 
41 Bkz. İbnu’l-Müneyyir, a.g.e. 26-28; Fayiz Mustafa Astîle, a.g.e. 34-35. 



 

179 
 

 

takip ettiği usûlü, bazen bu hususta oluşturulan bölümler ve bu bölümlerde 

zikrettiği bab başlıklarındaki açık ifadelerinden öğrenebilmekte, bazen de 

müteferrik bölümlerde ictihâdlarını ortaya koyduğu bab başlıklarından 

anlayabilmekteyiz. Örneğin, el-Câmiu's-sahîh’te müstakil olarak oluşturulan 

Kitâbü’l-İ’tisâm bi’l-Kitâb ve’s-Sünne ve Kitâbu Ahbâri’l-Âhâd bölümleri birer 

usûl konularını oluşturmaktadır.42 

Buhârî’nin usûle dair görüşleri hususunda da özel çalışmalar yapılmıştır. Sa’d b. 

Nasır b. Abdülazîz eş-Şisrî, Ârâü’l-İmami’l-Buhârî Min Hilâli Terâcimi Sahîhihi, 
43   Abdü’l-Mecîd Mahmud Abdü’l-Mecîd,44 Usûlü’l-Fıkhi ‘İnde-‘l-İmâmi’l-Buhârî 

Mustanbeteten Min Sahîhihi45 gibi çağdaş çalışmalar verilebilecek örneklerden 

bazılarıdır. 

2.4. Buhârî’nin Mezhebi 

Yukarıda özetle yaptığımız nakillerden Buhârî’nin bir muhaddis olmasının yanı sıra 

kendine özgü bir usûl ile içtihat yapan bir fakîh olduğu sonucuna varmak 

mümkündür. Malum olduğu üzere Ehl-i Sünnet dairesi içerisinde bulunan ve tarih 

içerisinde tedvin edilip günümüze kadar yaşayan dört fıkhî mezhep mevcuttur. 

Diğer bazı mezhepler ise tarihin seyri içerisinde inkıraza uğramıştır. Buhârî’nin bu 

dört mezhepten birine müntesip mi olduğu ya da mutlak müçtehit mi olduğu 

konusunda âlimler ihtilaf etmiştir. Buhârî’nin sahip olduğu şöhret ve ilmi otorite 

sebebiyle olsa gerek her dört mezhep müntesipleri, Buhârî’yi kendi mezheplerine 

müntesip olduğunu ileri sürmüş ve iddiasına dair deliller serdetmişlerdir. 

Tâcüddîn İbn Sübkî, (h. 771) Tabakâtü’ş-Şâfiiyyeti’l-Kübrâ’sında Buhârî’nin, 

Za’ferâni, Ebû Sevr, Kerâbisî gibi Şâfiî hadisçilerden hadis dinlediği, Şâfiî 

mezhebinin önemli fakîhlerinden olan Humeydî’den Şâfiî fıkhını öğrendiğine 

 
42 Sevgili, a.g.e. 59. 
43 Bkz. İmam Muhammed b. Suûd Üniversitesi Dergisi, Sayı 25.  
44 Dr, Kahire Üniversitesi, Şeriat Fakültesi Öğr. Gör. 
45 Merkezü’l-Bühûsi ve’d-Dirâsâti’l-İslamiyye, yıl 7, Sayı 21, s. 97-156. 



 

180 
 

 

dayanarak Buhârî’yi Şâfiî fukahâsından saymıştır.46 Muhammed b. Ebî Ya’lâ, 

Tabakâtü’l-Henâbile eserinde Buhârî’nin Ahmed b. Hanbel’e talebelik yapmasını 

delil göstererek kendisini Hanbelî fukahâsından saymıştır.47 Mâlikîler Buhârî’nin 

el-Muvatta’dan yaptığı rivâyetleri delil göstererek Buhârî’yi Mâlikî fukahâsından 

saymışlardır. Hanefîler de Buhârî’yi el-Câmiu’s-sahîh’i yazmasına teşvik eden 

kişinin, Buhârî’nin hocası ve Hanefî fakîhlerinden İshâk b. Râhûye olduğunu delil 

göstererek Buhârî’yi Hanefî mezhebinden saymışlardır. Bu arada İmâm Buhârî’nin 

kıyâsa karşı olduğu algısından hareketle onu Zâhirîliğe nispet edenler de olmuştur. 

Oysa İmâm Buhârî’nin çağdaşı olan Dâvud ez-Zâhirî (ö. 270) ile görüştüğü yahut 

eserlerine vâkıf olduğuna dair hiçbir bilgi bulunmamaktadır.48 

Kanaatimizce bu iddialar tutarlı değildir. Zira el-Câmiu's-sahîh incelendiğinde 

Buhârî’nin muayyen bir mezhebin usûl ve prensiplerini referans olarak kabul 

etmediği görülecektir. Buhârî’nin “ihtiyaç duyulup da Kur’ân ve sünnette olmayan 

bir şey bilmiyorum,” ifadesi diğer müctehid imâmlar gibi doğrudan Kur’ân ve 

sünneti referans olarak kabul ettiğini ortaya koymaktadır. Ebû Fâris, Buhârî’nin ne 

fetvâlarında ne de el-Câmiu's-sahîh’teki bâb başlıkları ve diğer eserlerinde 

muayyen bir mezhebe bağlanmadığını, her bir mezhep imâmı ile uyuştuğu anlar 

olduğu gibi muhâlefet ettiği anların da olduğunu, şer’î hükümlerin istinbâtında 

delillerin sıhhat ve kuvvetini gözettiğini, vardığı sonuçların herhangi bir mezhep 

imâmına mutâbakat ya da muhâlefet edip etmediğini önemsemediğini 

belirtmektedir.49 

Şârihleri de genellikle Buhârî’nin bir müctehid olduğu ve kendi kapasitesiyle 

hüküm çıkarma yeteneğine sahip olduğunu belirtmişlerdir. Buhârî’nin içtihadı, 

mezheplerin görüşlerine dayalı olmaktan ziyade, delillerin ortaya koyduğu 

doğrulara dayanmaktadır. O, mezheplerin görüşlerine uyup uymadığı ile 

 
46 Tacü’ddin Abdülvahhab b. Takiyyü’ddîn es-Sübkî, Tabakatu’ş-Şafiiyye el-Kübrâ, thk. Mahmud 
Muhammed et-Tanahî –Abdü’l-Fettah Muhammed el-Huluv, 2/213, (Hecer Neşriyat, II. Baskı), 
1513. 
47 Muhammed b. Ebî Ya’lâ, Tabakâtu’l-Henâbile, (Beyrut: es-Sünnetü’l-Muhammediyye 
Matbaası, 1952), 1/375. 
48 Bkz. Sevgili, a.g.e. 35-36. 
49 Sevgili, a.g.e. 35. 



 

181 
 

 

ilgilenmemiş, daha çok hadislerin ve nasların ışığında hüküm vermeyi tercih 

etmiştir.50 

Buhârî’nin ortaya koyduğu usûl ve prensiplerin büyük ölçüde diğer mezheplerin 

usûl ve prensipleri ile paralellik arz etmesi, fıkıh ilminin doğal bir sonucu olarak 

değerlendirilmelidir. Buhârî’nin el-Câmiu’s-sahîh’i incelendiğinde, Buhârî‘nin 

hiçbir mezhebe mensup olmadığı görülecektir. Buhârî, bazı meselelerde değişik 

mezhep imâmlarıyla ittifâk ettiyse de birçok meselede ictihâdı farklı olmuştur. 

Nitekim diğer müctehid imâmlar da usûl ve birçok furû meselelerinde ortak görüş 

bildirmişlerdir. Bu durum sonraki müctehidin önceki müctehide bağlı olduğunu 

göstermemektedir. Buhârî’nin, hadisi tedvîn çalışmalarının tekâmül evresinde 

yaşayıp buna önemli katkı sağlaması, ayrıca diğer mezhep imâmlarından sonra 

gelip onların görüşlerine vâkıf olup toplu değerlendirme imkânı bulması, onu diğer 

mezhep imâmlarına göre avantajlı konuma getirmiştir. Zira tüm mezhep 

imâmlarının ittifakı; “Hadis sabit ise benim mezhebimdir” şeklinde olmuştur.51 

Binaenaleyh Buhârî’nin mutlak müctehid derecesinde olduğunu söylemek 

mümkündür. İttifak ile kabul edildiği üzere mutlak müçtehit derecesine ermiş bir 

âlimin bir başka müçtehidi taklit etmesi caiz olmadığına göre52 Buhârî’nin herhangi 

bir müçtehidi taklit etmesi söz konusu değildir. Buna göre Buhârî herhangi bir 

mezhebe mensup olmayıp kendine özgü bir menhec ve usûl ile içtihat yaparak 

ahkâmı istinbat etmiş ve kendi fıkhıyla amel etmiştir.  

Sonuç   

İmâm Buhârî, fıkıh, tefsir ve kelâm gibi temel İslam ilimlerinde önemli bir mevkiye 

sahip olmakla beraber şüphesiz ki en büyük derinliği ve şöhreti hadis alanındadır.   

Cumhur ulema hadis alanında Buhârî’nin zirve şahsiyet olduğunda ittifak 

 
50 Ayşe Gürel, Sahîh-i Buhârî’nin Bab Başlıklarındaki Fıkhî Kaideler, (Bilecik Şeyh Edebali 
Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2025), 90. 
51 Sevgili, a.g.e. 36-41 
52 Bkz. Hâlid b. Müsâid b. Muhammed er-Ruveytî’, et-Temezhüb (Riyad: Dâru’t-Tedmiriyye, 
Doktora Tezi, I. Baskı 2013) 1/351-352.; Mahfûz b. Ahmed b. Hüseyin Ebu’l-Hattab el-Kelvezânî 
el-Hanbelî, (h. 432-510) et-Temhîd fî Usûli’l-Fıkh, (Mekke: Merkezu’l-Buhûsi’İlmî ve İhyâi’t-
Türâsi’l-İslâmî, Ümmü’l-Kurâ Üniversitesi, Daru’l-Medenî Yayınevi, I. Baskı 1985), 4/408. 



 

182 
 

 

etmişlerdir. Müteaddit alanlarda onlarca eser telif etmekle beraber Buhârî’yi 

zirveye oturtan eseri şüphesiz ki kısa adıyla el-Câmiu's-Sahîh adlı eseridir.  

Buhârî, bu eserine muhaddisliğinin yanı sıra kelam, usul, tefsir, zühd-ahlak ve fıkha 

dair görüşlerini kendine has bir menhecle yansıtmıştır. Binaenaleyh Sahîh-i Buhârî 

bir hadis kaynağı olmasının yanı sıra bir fıkıh ve fıkıh usulü kitabı olarak da 

ulemanın ilgisine mazhar olmuştur. el-Câmiu's-Sahîh üzerine yazılan eserler adeta 

bir kütüphane meydane getirmiş, hasseten Buhârî’nin fıkhî görüşlerine yer verdiği 

bâb başlıkları, tarih boyunca fukahanın dikkatlerini celp etmiştir.  

Diğer hadis kaynaklarından farklı olarak fıkıh konularına göre tasnife tabi tutulan 

bu eser, aynı zamanda bir fıkıh kitabı görüntüsü vermektedir. Nitekim İmâm Buhârî 

hem doğup büyüdüğü hem gezmiş olduğu ilim merkezlerinde hadis ilmi ile birlikte 

o beldenin hâkim fıkhını da öğrenmiş, o dönemde yaygın olan ehl-i re’y ve ehl-i 

hadis metotlarını hazmetmiştir. Kendi dönemine kadarki fıkıh mirasına vâkıf olan 

Buhârî’nin bu vukûfiyeti, ilmi birikimine ve bakış açısına ciddi katkı sağlamış, fıkhî 

meseleleri daha geniş bir perspektifte sentezleme imkânını kazandırmıştır.  

Buhâri’nin Sahîh’inin hemen her bölümünde, özellikle fukaha arasındaki tartışmalı 

konulara yer vermesi, fıkıh ile ne denli ilgilendiğini ve fıkıh ilmine ne derece vâkıf 

olduğunu ortaya koymaktadır. Bazı araştırmacıların Buhârî’yi bir fakîh olarak değil 

de sadece fıkhu’l-hadise vakıf bir zat olarak değerlendirmeleri de eksik bir 

değerlendirme olduğu kanaatindeyim. Zira her fakih zaten fıkhu’l-hadise vakıf 

olmak durumundadır. Bir başka ifadeyle fıkhu’l-hadise vakıf olmak fakih olmaya 

mâni değil fakih olmanın bir şartı ve basamağıdır. 

Bir müctehitte var olması gereken üstün zekâ, mükemmel hafıza, ahlakî kişilik, 

fıkhî birikim, kabiliyet ve mukâyese gücüne fazlasıyla sahip olan İmâm Buhârî, bu 

melekelerinin tamamını el-Câmiu's-sahîh’e başarılı bir şekilde yansıtmıştır. 

Bundan dolayıdır ki muasırlarından başlayarak tarih boyunca İslam âlimleri 

Buhârî’nin büyük bir fakih olduğunu beyan etmişlerdir. el-Câmiu's-sahîh 

şârihlerinin çoğu, Buhârî’nin mutlak müçtehit olup ictihâtta bulunduğu hususunda 

hemfikirdir. Tespit edebildiğimiz kadarıyla bu konuda inceleme yapan çağdaş 



 

183 
 

 

akademisyenlerin büyük çoğunluğu da bu görüşe sahip olup bizim de vardığımız 

kanaat bu yöndedir.  

Nitekim Buhârî, delil esasından hareket ederek içtihatlarını ortaya koymaya 

çalışmış, içtihatlarının herhangi bir mezhep görüşü ile örtüşüp örtüşmediğini 

önemsememiştir. Dolayısıyla Buhârî’nin fıkhî yaklaşımları, kendi sistematiği 

içerisinde bir özgünlük arz etmektedir. Buhârî, pek çok meselede dolaylı olarak 

kendisiyle farklı görüşe mensup fıkhî ekollere itirazlarını da dile getirmiştir. 

Buhârî’nin el-Câmiu's-Sahîh’e dâhil ettiği tartışmalı meselelerde re’y ehli ile olan 

muhalefeti diğer mezhep ekollerine göre daha belirgindir. 

Buhârî, içtihatlarını ortaya koyarken kitâb ve sünnet ekseninden hareketle meseleyi 

çözmeye çalışmış, nassa rağmen re’yin kullanılmasına karşı çıkmıştır. Ancak bazı 

hadis taraftarı gibi katı bir eserci görüntüsü de vermemiştir. Buhârî, meselelerin 

çözümünde nassı öncelemekle beraber karşılaşılan bir problem hakkında nassın 

bulunmaması durumunda aklî istinbât metodlarını kullanmaktan çekinmemiştir. 

Ancak Buhârî, aklî istinbât metodlarını nassa alternatif bir kaynak olarak değil 

nassın ruhuyla örtüşmesine dikkat ederek kullanmıştır. 

Buhârî’nin sahip olduğu fıkhî birikim ve ilmî seviye sebebiyle hemen her dört 

mezhep mensubu âlimler onun kendi mezhebine müntesip olduğunu iddia etmişse 

de bu iddialar kabul görmemiş, Buhârî’nin mutlak müçtehit olup, fıkhıyla-usulüyle, 

kendine özgü müstakil bir mezhebe sahip olduğu kanaati hâkim olmuştur.  

Ancak Buhârî’nin muhaddisliği, fakihliğini gölgelediğinden olsa gerek arkasından 

gelen talebeleri ve takipçileri diğer müdevven mezhep imamlarının talebeleri gibi 

onun fıkhını ve usulünü tedvin ederek bir ekol ve mezhep haline getirmemişlerdir. 

Buhârî’den başka da mutlak müçtehit olup müstakil mezhep sahibi olduğu halde 

zaman içinde görüşleri bir ekol haline getirilmediğinden inkıraza uğramış 

müteaddit fukaha mevcuttur. Ancak onların Buhârî kadar ilgiye mazhar olmadığı 

ve eserleri üzerinde çalışma yapılmadığı da aşikârdır.  

Özellikle; himmetin nasslardan ziyade fıkıh otoritelerinin fetvaları etrafında teksif 

edilmesi, yeni ve orijinal fetvalar yerine ilmi ameliyenin var olan eserlerin şerh, 



 

184 
 

 

haşiye, ihtisar vb. çalışmalara hasredilmesi, içtihat kapısının kapandığının iddia 

edilmesi, taklitçiliğin hâkim olması gibi sebeplere binaen fıkhî çalışmaların birkaç 

asırdır bir kısır döngü içerisine girmesine sebep olmuştur. Buna karşın özellikle son 

bir asırdır baş döndürücü bir hızla değişen dünyamızda tıptan ticarete hayatın her 

alanında ciltler dolusu mesele fıkhî çözüm beklemektedir. Ferdi veya heyet 

marifetiyle çağdaş ulema bu meselelere çözüm getirmek için küçümsenemeyecek 

bir çaba ortaya koymaktadır. Ancak bu çabalar tarihin seyri içerisinde günün şartları 

mucibince teşekkül etmiş fetvalar etrafında döndüğünden sadra şifa olduklarını 

söylemek kolay değildir.  

Kanaatimce, günümüzün fıkhi meselelerine köklü çözümler getirebilmek adına, 

şahsi olmasa da kurumsal olarak, müçtehit imamlar dönemine dönerek naslarla 

yeniden yüzleşmek, içtihat kapısını yeniden aralamak ihtiyaçtan öte zarurettir. Bu 

minvalde yer yer çalışmaların yapıldığı günümüzde, tarih boyunca ümmet 

ulemasının tamamının otoritesini kabul ettiği mutlak bir müçtehit olarak İmam 

Buhârî’nin usûl ve fıkha dair görüşlerinin de diğer müçtehitlerle beraber, 

müzakereye açılarak alternatif görüşler olarak değerlendirilmesi gerektiği 

kanaatindeyim. Hatta Buhârî’nin yanı sıra ehl-i sünnet mensubu olan ve tarihin 

seyri içerisinde inkıraza uğramış diğer müçtehit ulemanın görüşlerinin de 

değerlendirilip müzakereye açılması konuya zenginlik katacak ve manevra alanını 

genişletmeye vesile olacaktır.  

Bu sempozyumu bu yolda atılmış bir adım kılmasını Rabbim’den niyaz ediyor, 

düzenleyici tüm hocalarıma can-u gönülden teşekkür ediyorum.  

 

 

Kaynakça 

Astîle, Fayiz Mustafa. Şah Veliyyullah ed-Dihlevî’nin Şerh-u Terâcimi Ebvâbi’l-

Buhârî eserine yaptığı tahkik, Suriye: Daru’t-Takva, I. Baskı, 2018.   



 

185 
 

 

Bilen, Mehmet. Buhârî'nin Fakihliği Meselesi, Diyarbakır: Dicle Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2004. 

en-Nevevî, Yahya b. Şeref Muhyiddin. Mâ Temessu İleyhi Hâcetu’l-Kârî li 

Sahîhi’l-Buhârî, Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye. 

er-Ruveytî’, Halid b. Müsâ’id b. Muhammed. et-Temezhüb, Riyad: Dâru’t-

Tedmiriyye, Doktora Tezi, I. Baskı 2013.  

es-Sübkî, Şeyhu’l-İslam Ali b. Abdi’l-Kâfî, ve oğlu Tac Abdülvahhab b. Ali, El-

İbhâc Fî Şerhi’l-Minhâc, Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1984.  

es-Sübkî, Tacü’ddîn Abdülvahhab b. Takiyyü’ddîn. Tabakatü’ş-Şâfiiyye el-Kübrâ, 

thk. Mahmud Muhammed et-Tanahî –Abdü’l-Fettah Muhammed el-Huluv, 

Hecer Neşriyat, II. Baskı. 

ez-Zehebî, Şemsü’ddîn Muhammed b. Ahmed b. Osman. Siyeru a‘lâmi’n-nübelâ. 

Müessesetü’r-Risale, 3. Baskı, 1985.  

el-Kelvezânî, Mahfuz b. Ahmed b. Hüseyin Ebu’l-hattab el-Hanbelî, et-Temhîd fî 

Usûli’l-Fıkh, Mekke: Merkezü’l-Buhûsi İlmî ve İhyâi’t-Türâsi’l-İslâmî, 

Ümmü’l-Kurâ Üniversitesi, Daru’l-Medenî Yayınevi, I. Baskı 1985. 

el-‘Askalânî, Ahmed b. Ali b. Hacer, Hedyü’s-Sârî Mükaddimetü Fethi’l-Bârî, el-

Mektebetü’l-Selefiyye, Mısır 1370. 

el-A’zamî, Muhammed Mustafa. “Buhârî, Muhammed b. İsmâil”, Türkiye Diyanet 

Vakfı İslam Ansiklopedisi, Ankara: TDV Yayınları, 1992. 

el-Hatîb el-Bağdâdî, Ebû Bekr Ahmed b. Alî b. Sâbit. Târîhu Bağdâd (Târîhu 

Medîneti’s Selâm). Beyrût: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1425/2004.  

El-Mevsû’atü’l-Kuveytiyye, Kuveyt: Kuveyt Vakıflar ve İslamî İşler Bakanlığı, 

Daru’s-Selâsil. 

Eren, Mehmet. Buhârî'nin Sahih'inde Re'y Ehline İtiraz Ettiği Bazı Meseleler, Dini 

Araştırmalar, Ocak-Nisan 2003. 



 

186 
 

 

Görmez, Mehmet. “Fıkhu’l-Hadis”, TDV İslâm Ansiklopedisi, , İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 1995. 

Gürel, Ayşe. Sahîh-i Buhârî’nin Bab Başlıklarındaki Fıkhî Kaideler, Bilecik: Şeyh 

Edebali Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Temel İslam Bilimleri 

Ana Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, 2025. 

Itr, Nureddin. el-İmamü’l-Buhârî ve Fıkhu’t-Teracimi fî cami’ihi’s-Sahih, 

Mecelletu’ş-Şeri’ati Ve’d-Dirasati’l-İslamiyye, 4 Rabiu’l-Evvel 1406. 

İbn Ebi’l-İzz, Ebü’l-Hasen Sadrüddîn Alî b. Alâiddîn Alî b. Muhammed ed-

Dımaşkî. Şerhu’l-‘Akîdeti’t-Tahâviyye, Beyrut: Müessestü’r-Risâle, 1997. 

İbn-i Kayyım el-Cevziyye, Muhammed bin Ebi Bekr. Medâricü’s-Sâlikîn Beyne 

Menâzili İyyake Na’budu ve İyyake Neste’în, Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’-

l’Arabî, 1996. 

İbn Manzûr, Muhammed Bin Mükarrem b. Ali. Lisan’ül-Arab, Fıkh Maddesi, 

Beyrut: Dar-u Sadır, H. 1414. 

İbnü’l-Müneyyir, Nâsiruddîn. el-Mütevâri ‘ala Ebvâbi’l-Buhârî kitabının Daru’l-

Kemali’l-Müttehide’nin tahkikine dair mükaddimesi, Suriye: Daru’l-

Minhaci’l-Kavîm, I. Baskı, 2023. 

İmam Muhammed b. Suûd Üniversitesi Dergisi, Sayı 25.  

Kandemir, M. Yaşar. “el-Câmiu’s-Sahîh” Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, Ankara: TDV Yayınları, 1993. 

Merkezü’l-Bühûsi ve’d-Dirâsâti’l-İslamiyye Dergisi, yıl 7, Sayı 21, S. 97-156. 

Muhammed b. Ebî Ya’lâ, Tabakâtu’l-Henâbile, Beyrut: e’s-Sünnet’ül-

Muhammediyye Matbaası, 1952. 

Sandıkçı, Kemal. Sahîh-i Buhârî Üzerine Yapılan Çalışmalar, Kayseri: Büyük 

Türk-İslam Bilgini Buhârî, Uluslararası Sempozyum. 

Sevgili, Hamit. İmam Buhârî’nin Fıkıh Anlayışı, Diyarbakır: Dicle Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2015. 



 

187 
 

 

Tüveycirî, Muhammed Bin İbrahim. Mevsû’atu’l-Fıkhi’l-İslâmî, Baskı yeri yok: 

Beytü’l-Efkâri’d-Düveliyye, 2009.   

Zelmî, Mustafa İbrahim. Usûlü’l-Fıkh fî Nesîcihi’l-Cedîd, Erbil: Mektebü’t-Tefsir, 

2015. 

Zeydân, Abdülkerim, El-Medhal li Diraseti’ş-Şeri’atil-‘l-İslamiyye, Müessetü’r-

Risâle Naşirûn, Beyrut 2006. 

Zühaylî, Vehbe b. Mustafa. el-Fıkhu’l-İslâmî ve Edilletuh. Beyrut: Daru’l-Fikr, 

2013. 

Zühaylî, Muhammed. Merci’il-Ulûmi’l-İslamiyye, Dımeşk: Daru’l-Mustafa, 2010. 

 

  



 

 188   

 

يراخبلا ماملإا دنع يوحنلا بھذملا  

 

Hüseyin Elmhemit* 

 

 صخلم

 ىلع ثحبلا اذه زكيرف :دعبو ينعجمأ هبحصو هلآ ىلعو دممح �ديس ىلع ملاسلاو ةلاصلاو ينلماعلا بر % دملحا

 Þاضقلا ليلتحو ،هحيحص في ةيبرعلا ةغلل> همامتها ضارعتسا للاخ نم ،يراخبلا ماملإا دنع يوحنلا بهذلما ةسارد

 رودلا نم ثحبلا ةيهمأ عبنت .فيوكلا وأ يرصبلا :ينيوحنلا ينبهذلما دحÒ هرثá ىدم ديدتحو ،الهوانت تيلا ةيوحنلا

 ثيدلحا قيثوت في ايًساسأ لاًماع ظافللأا ةقد ىلع ظافلحا ناك ثيح ،ةيعرشلا صوصنلا مهف في ةيبرعلا ةغلل يربكلا

 .اهتحص نامضو ةياورلا طبضل ةصاخ ةيهمأ وحنلا نولوي ثيدلحا ءاملع لعج امم ،فيرشلا

 ىدبأ تيلا عضاولما يرشت ذإ ،وحنل> يراخبلا ماملإا مالمإ ىدمو ،ةيبرعلا ةغلل> ثيدلحا ملع ةقلاع ثحبلا ضرعتسي

 ةسردلم> هرثá ىدم ثحبلا شقاني امك .ثيدلحا ظفح في ةغللا ةيهمÒ قيمعلا هيعو لىإ ةيوغللا Þاضقل> امًامتها اهيف

 نم هفقومو ةيوغللا هتارايتخا ةساردو ،هحيحص في تدرو ةيونح جذانم ليلتح للاخ نم ،ةيفوكلا وأ ةيرصبلا ةيوحنلا

 حيحصت في يراخبلا بولسأ ثحبلا لوانتي امك .يوحنلا هجهنم حملام ديدتح في مهاسي امم ،ةيوحنلا تافلالخا

 .ةيثيدلحا صوصنلا في درت دق تيلا ةيوغللا ءاطخلأا ةلجاعم في هرود زبريو ،تÞاورلا طبضو ظافللأا

 ليلتح للاخ نم ،ثيداحلأا نمض يراخبلا ماملإا اهشق� تيلا ةيوحنلا Þاضقلا ةساردل اءًزج ثحبلا صصيخو

 ىدم نع ثحبلا فشكي .يوغللا أطلخاو نحللا حيحصت في هجهنم زاربإو ،ةيحرص ةيونح لئاسم تنمضت عضاوم

áنمض ةيبرعلا ةغللا ةملاس ىلع ظافلحا في يراخبلا مهاس فيك احًضوم ،هلقنو ثيدلحا ةغايص في ةيوغللا ةقدلا يرث 

 .ةيثيدلحا هصوصن

 
* Assist Prof. Dr., Hatay Mustafa Kemal University, Faculty of Theology, hud.kk51@gmail.com, 
orcid.org/0000-0002-3630-5215 

mailto:hud.kk51@gmail.com


 

 189   

 

لماع ناك لب ،ثيداحلأل لق� درمج نكي لم يراخبلا ماملإا نأ لىإ ثحبلا صليخ
ً
 ةغللا دعاوقب حضاو مامتها اذ ا

 ةقلاعلا لوح تاساردلا نم ديزلم تايصوت ثحبلا مدقي امك .حيحصتلاو قيثوتلا في هبولسأ ىلع سكعنا امم ،ةيبرعلا

 .ةيملاسلإا ةملأل يثيدلحاو يوغللا ثاترلا ظفح في كلذ رثأو ،وحنلاو ثيدلحا ملع ينب

 

The Grammatical School of Thought in Imam al-Bukhari’s 

Approach 

	

Hüseyin Elmhemit* 

	

Abstract 

This research focuses on studying the grammatical school of thought in Imam al-

Bukhari’s approach by examining his attention to the Arabic language in his Sahih, 

analyzing the grammatical issues he addressed, and determining the extent of his 

influence by either of the two major grammatical schools: the Basra or the Kufa. 

The significance of this study arises from the crucial role of the Arabic language in 

understanding religious texts. The precision of wording was a fundamental factor 

in the authentication of hadith, leading hadith scholars to place great importance on 

grammar to ensure accurate transmission and reliability. 

The research explores the relationship between hadith scholarship and the Arabic 

language, as well as Imam al-Bukhari’s expertise in grammar. The instances where 

he showed a keen interest in linguistic matters indicate his deep awareness of the 

importance of language in preserving hadith. Furthermore, the study examines the 

extent of his inclination toward the Basra or Kufa school by analyzing grammatical 

examples found in his Sahih, reviewing his linguistic choices, and assessing his 

stance on grammatical disputes. This contributes to defining the features of his 

 
* Assist Prof. Dr., Hatay Mustafa Kemal University, Faculty of Theology, hud.kk51@gmail.com, 
orcid.org/0000-0002-3630-5215 

mailto:hud.kk51@gmail.com


 

 190   

 

grammatical methodology. Additionally, the research investigates al-Bukhari’s 

approach to correcting words and ensuring the accuracy of narrations, highlighting 

his role in addressing linguistic errors that might appear in hadith texts. 

A section of the research is dedicated to studying the grammatical issues that Imam 

al-Bukhari discussed within the hadiths, by analyzing instances that explicitly 

involve grammatical matters and illustrating his method in correcting linguistic 

mistakes. The study reveals the extent to which linguistic precision influenced the 

formulation and transmission of hadith, demonstrating how al-Bukhari contributed 

to maintaining the integrity of the Arabic language in hadith texts. 

The research concludes that Imam al-Bukhari was not merely a transmitter of 

hadith, but also a scholar with a clear interest in Arabic grammar, which was 

reflected in his documentation and correction methods. The study also provides 

recommendations for further research on the relationship between hadith studies 

and grammar and its impact on preserving the linguistic and hadith heritage of the 

Islamic tradition. 

 

 

 ةمدقم

 نب دممح ماملإا نإف :دعبو ينعجمأ هبحصو هلآ ىلعو دممح �ديس ىلع ملاسلاو ةلاصلاو ينلماعلا بر % دملحا

 لامج في نيزرابلا ءاملعلا نمو ،ةيملاسلإا ةملأا في تايصخشلا زربأ نم برتعيُ )194/870( يراخبلا ليعاسمإ

 ينثحابلاو ءاملعلا سوفن في هتناكم تعفترا دقل .ظفلحاو ناقتلإاو ةقدلا تÞوتسم ىلعأ لىإ اولصو نيذلا ثيدلحا

 باتك دعب مظعلأا باتكلا هحيحص حبصأ تىح ،ةياورلا ةعسو ،ملعلا قمع ينب عجم دقف ،يملاسلإا لماعلا ءانحأ في

 ةملأا ةركاذ في ةخسار حيحصلا عمالجا ةناكم لازت لاو ،نوملسلما اÆوّد تيلا ثيداحلأا تاعوممج حصأو ،لىاعت الله

 يسراد عيملج ايًساسأ اعًجرم حبصأو ،ءاملعلا رئاسو نوثدلمحاو نورسفلماو ءاهقفلا هيلع دمتعا ثيح ،ةيملاسلإا

 .يملاسلإا ثاترلا ءانب في ايًساسأ انًكرو ،ةنسلا



 

 191   

 

 سيل متهي ناك ثيح ،تÞاورلا رايتخا في ةقدلا تاجرد ىصقÒ زيمتي حيحصلا عجم في يراخبلا ماملإا جهنم ناك

 ،ةغللا ةقدو ،يربعتلا حوضوو ،ظافللأا ةحصب اغًل> امًامتها ىدبأ دقو ،تنلما ىوتحبم اضًيأ لب ،تÞاورلا دانسØ طقف

 نم فعضيُو ثيدلحا مهف ىلع رثؤي دق اهئانب في للخ يأ نأو ،نىعلما لميح يذلا ءاعولا يه ةغللا نأ اكًردمُ

 نكي لمو ،نياعلماو فرصلاو وحنلا كلذ في ابم ةيبرعلا ةغلل> احًضاو امًامتها يراخبلا رهظأ ببسلا اذلهو .هتيقادصم

 ديدعلا راشأ دقو ،حيحصتلاو قيثوتلا في هجهنم نم ايًساسأ اءًزج ناك لب ،يضرع وأ يون¤ رمأ درمج مامتهلاا اذه

 اهبكتري دق تيلا ءاطخلأل هحيحصتو ،ةيوغللا ةيحانلا نم ةقد رثكلأا ظافللأا رايتخا في يراخبلا ةقد لىإ ءاملعلا نم

 .ةيفرصلا وأ ةيوحنلا ةينبلا فيرتح وأ ةéاشتلما ظافللأا ينب طللخا دنع ةاورلا

 فدهي .يراخبلا ماملإا جهنم في يوحنلا بهذلما ةسارد لىإ ىعسي يذلا ثحبلا اذه عوضوم تي' قلطنلما اذه نمو

 هرثá ىدم ىلع فرعتلاو ،ةيوحنلا هتارايتخا ليلتحو ،هحيحص في رهظي امك يوغللا هيعو فاشكتسا لىإ ثحبلا

Òبهذلماو ،سايقلا ىلع هدامتع> فورعلما ،يرصبلا بهذلما :بيرعلا ثاترلا في ينيسيئرلا ينيوحنلا ينبهذلما دح 

  .لامعتسلاا ىلع دمتعي ةنورم رثكأ عباطب زيمتي يذلا فيوكلا

 في نوكي نأ نكيم ثيدلحا مامإ نأ فيك راهظإو ،يثيدح ثارت في ةيوغل ةءارق يمدقت لىإ ثحبلا اذه ىعسي هيلعو

 يلصلأا اهقايس في ةغللا قيبطت للاخ نم ةيبرعلا مولع في يلمع لكشب مهاسي نأو ،اقًيقد Þًوغل ادًق� هتاذ تقولا

 لكشب ينثدلمحا ثارت في يوغللا دعبُلا عبتتب نىعتُ ةقحلا ثابحلأ ةًاون ةساردلا هذه نوكت نأ ثحابلا لم'و ،يويلحاو

  .ةقدو ةنامÒ هلقنو فيرشلا ثيدلحا ةنايص في مهرود بناج لىإ ،اهظفحو ةيبرعلا ةغللا ةمدخ في مهرود زاربإو ،ماع

 ثحبلا ةیمھأ

 ،يراخبلا ماملإا وهو ،ثيدلحا ةمئأ رابك دحأ دنع يوحنلاو يوغللا بنالجا لوانتي هنوك في ثحبلا اذه ةيهمأ ىلّجتت

 اهفرصو اهونحو اهتغلابب ةيبرعلا ةغللا نأ مولعلما نمو ،فيرشلا يوبنلا ثيدلحا ةحصب اقًيثو اطًابترا هسما طبترا يذلا

 ماملإل يوحنلا بهذلما ةسارد نإف اذل .اهدصاقم ديدتحو ،اهيناعم طبضو ،ةيعرشلا صوصنلا مهف في ةسيئر ةادأ دعتُ

 ظافللأا حيحصت في هدوهج نع فشكتو ،ةيوبنلا ةنسلا ةمدخ في ةغللا ةيهمÒ قيمعلا هيعو زاربإ في مهست يراخبلا



 

 192   

 

 مولعو ثيدلحا مولع ينب ارًمثم لاًخادت رهظيُ يذلا رملأا ،بيرعلا وحنلا دعاوقب همازتلا للاخ نم تÞاورلا طبضو

 .ةغللا

 ثحبلا جھنم

 يراخبلا ماملإا اهيف ىدبأ تيلا عضاولما فصوب لاًوأ موقي ثيح يليلحتلا يفصولا جهنلما ىلع ثحبلا اذه دمتعي

 فقاولماو ،جهنلماو ،بولسلأاو ،يوغللا ىوتلمحا ثيح نم عضاولما هذه ليلتح ثم ،هحيحص لخاد وحنل> امًامتها

 ةيغب ،ةيّفوكلاو ةيرصبلا ينتسردلما ءار� هفقاوم ةنراقمو ،ةيوحنلا هتارايتخا عبّتت ليلحتلا نمّضتيو .ةانبتلما ةيوحنلا

 .اé رثáّ تيلا ةيوحنلا ةيعجرلما نع فشكلا

 ةقباسلا تاساردلا

 ركب وبأ فسوي روتكدلا سرد معن ،يراخبلا ماملإا ىدل يوحنلا بهذلما نع تملكت ةصصختم ةسارد دجأ لم

 ،اًيرثك ثحبلا نم تدفتسا دقو ،هثبح في اًضرع ةطقنلا هذه 1يراخبلا ماملإا دنع يوغللا سردلا ثبح في زارلخا

  .يوحنلا هبهذم لوح لماك ثبح دجوي لا تفلسأ امكو

  ةیبرعلا ةغللاو يراخبلا ماملإا

 ،ةعيرشلا ناصتُو ،نيدلا ظفيحُ هللاخ نم ذإ ،يملاسلإا ثاترلا في مولعلا عفرأ نم دّعيُ ثيدلحا ملع نأ مولعلما نم

 مهأ نم اهوبرتعاو ،ةيبرعلا ةغلل> ةميظع ةيانع ثيدلحا ءاملع لىوأ دقو ،ةبقاعتلما لايجلأا لىإ صلى الله عليه وسلم بينلا ةنس لقنتُو

 ،ظافللأا طبضو ،صوصنلا مهف ىلع مهنيعتُ امك ،ةفيعضلاو ةحيحصلا تÞاورلا ينب زييمتلا نم مهنكّتم تيلا تاودلأا

 يذلا صلى الله عليه وسلم بينلا ملاك وه لب ،ةيحطس ةيوغل تاردقب هلوانت نكيم Þًداع اصًن سيل يوبنلا ثيدلحاف ،اهديناسأ دقنو

 ثيدلحا ملع ينب ةقيثو ةقلاع تأشن قلطنلما اذه نمو .قيمع يعوو ةيرصبو ملعب ىقّلتيُو ،ةقدب مهفيُ نأ يغبني

 
  .9 ،عبارلا ددع ،ةتارصم ةعماج بادلآا ةيلك "ةيليلتح ةيفصو ةسارد يراخبلا ماملإا دنع يوغللا سردلا" ،زارلخا يلع ركب وبأ فسوي .رظنا 1



 

 193   

 

 ةيبرعلا تاجهللا ةساردو ،ةللادلاو ،ةغللا هقف ملع لىإ تدعتو لب ،ةغلابلاو فرصلاو وحنلا اميس لا ،ةغللا مولعو

 .ةعونتلما

 همهف نم أزجتي لا ءزج يه لب ،ثيدلحا لقنل ةليسو درمج تسيل ةيبرعلا ةغللا نأ نوثدّلمحا كردأ لىولأا نورقلا ذنمو

 باعيتسا نأ امك .ةنسلا مهفل اسًاسأ احًاتفم دّعتُ اهمادختسا تاقايسو تاملكلا نياعم ةفرعمف ،حيحصلا هجولا ىلع

 ردانلا نم ناك اذلهو .ةيوبنلا دصاقلماو ةقيقدلا نياعلما لىإ لوصولا نم نكّمــي يربعتلا في برعلا بيلاسأو ةيوغللا نىبُلا

 رخافتلا عفادب لا ،Þًونحو Þًوغل لصلأا في ناك مهضعب نإ لب ،ةغللا مولع نم ارًفاو ارًدق كلتيم لا ايرًبك ً¤دّمح دنج نأ

 .ةقيمع ةيوغل تاودأ كلاتما يضتقت ثيدلحا ملع ةعيبط نلأ انمإو ،قلذحتلا وأ

 ءاملع مظعأ دحأ يراخبلا ليعاسمإ نب دممح ماملإا ةيصخش ،ةيوغللا ةيانعلا هذه اهيف تلّتج تيلا جذامنلا زربأ نمو

 لماعلل اجًذونم يراخبلا ماملإا ناك ."يراخبلا حيحص"ـب فورعلما "حيحصلا عمالجا" :هتافلؤم سأر ىلعو ثيدلحا

 لىإ ةياورلا ةيجهنمو ،ليدعتلاو حرلجاو ،لاجرلا ملعب امًلم ناك لب ،بسحف ثيدحلل اظًفاح نكي ملف ،يعوسولما

 نم ةددعتم عضاوم في اهيناعم حضويو ةبيرغلا ظافللأا حرشي ام ايرًثك ناكو .ةيبرعلا ةغلل> يربكلا همامتها بناج

 .ىوتسلما عيفر يوغل سح ىلع لدي ام وهو ،هحيحص

 زجعم باطخ هنأ ىلع يوبنلا صنلا عم لماعتي ناك لب بسحف اهرهاظ ىلع ثيداحلأا يوري يراخبلا نكي لم

 ناكو .هبيلاسأو يربعتلا قئاقدل قيقدلا همهفو ،بيرعلا وحنلل هناقتإ تاودلأا كلت نمو ،همهفل ةصاخ تاودأ بلطتي

 نكمتم ثدمح نع لاإ ردصي لا اذه لثمو 3،رعشلا نم تيبب دهشتسي وأ 2،ةنيعم ةملكل Þًوغل ايرًسفت مدقي ً�ايحأ

 صنلا ةلاصأ ىلع ظافلحا عم ،نايبلاو قايسلاو نىعملل قيقد لقن يه لب لقن درمج تسيل ةياورلا نأ كردي ،ةغللا في

 .هحورو

 
  .6/18 ،)1422 ،ةاجنلا قوط راد :تويرب( رصانلا رص| نب يرهز دممح .حت ،يراخبلا حيحص ،يفعلجا يراخبلا اللهدبع وبأ ليعاسمإ نب دممح .رظنا 2

  .2/27 ،يراخبلا حيحص ،يراخبلا ليعاسمإ نب دممح .رظنا 3



 

 194   

 

 ىلع ةينبم ةيهقف ً>اوبأ دقعي ام ايرًثك ناك ثيح ،حوضوب هحيحص في ةيوغللا Þاضقل> يراخبلا مامتها رهظيو

 في قمعتيو ظافللأا تلالاد في لمأتي ناك هنأ ىلع لدي امم ،ةقيقد امًاكحأ اهنم اجًرختسم ،ثيدلحا تادرفم

 نم سبتلي دق ام حرشي ناكو ،سانلا ةماع اهكردي لا دق تيلا ةضماغلا تاملكلا حيضوت ىلع صرح امك 4.اهيناعم

 5.ليصلأا بيرعلا ثاترلا ىلع عساولا هعلاطا سكعي امم ةغللا ءاملع لاوقÒ انًيعتسم ،ظافللأا

 دق بارعلإا يريغت نأ امًاتم كردي ناك ذإ ،ةيهقفلاو ةيثيدلحا هتاطابنتسا في ةلاعف ةادأ ةًصاخ وحنل> هتفرعم تناكو

 ةياورلا مدّقيو ،يربعتلاو ةغايصلا ثيح نم تÞاورلا فلاتخا ظحلاي ناك كلذلو ،نىعلما في يرذج يريغت لىإ يدؤي

 ىلع لدي ام وهو ،قيقد يوغل حيجرت لىإ ادًانتسا ىرخأ ىلع ةياور حجّري ناك ً�ايحأو ،ةيبرعلا ةحاصفلا لىإ برقلأا

 .اهيف قمّعتو ةغللا مولع سرام نلم لاإ ىتأتي لا فهرم يونح ساسحإ

 ،ثيدلحا تنبم ايرًبك امًامتها ليوي ناك لب ،ةاورلا ةلادعو دانسلإا نم ققحتل> يفتكي يراخبلا نكي لم ،هحيحص فيو

 فولألما نع اجًورخ وأ ،كبسلا في ةكاكر وأ ،بولسلأا في افًعض دجو نإف ،بنالجا اذه في ةيزكرم ةادأ ةغللا تناكو

 لصفني لا ثدلمحا نأ ىلع لدي مراصلا جهنلما اذهو .امًاتم اهضفري دقو ،ةياورلا لوبق في ددتري ناك ،بيرعلا يربعتلا في

 .ةيبرعلا ةغللا مولع نع لزعبم سرَايمُ نأ نكيم لا ثيدلحا ملع نأو ،يوغللا نع

 رضاولحا تÞبرك نم كاذنآ تناك تيلا ،ىرابخ ةنيدم في ةيملعلا هتأشن لضفب ةيوغللا يراخبلا ةكلم تززعت دقو

 ىقتلاو 6،رصمو ،ماشلاو ،ناسارخو ،قارعلاو زاجلحا لثم ،ةيرثك دلاب لىإ لحر امك ،يملاسلإا لماعلا في ةيملعلا

 مهف في هقفأ تعسوو ،ايًفرعم هتنغأ دق ةيملعلا تلاحرلا هذه نأ كش لاو ،ءاوس دح ىلع ةغللاو ثيدلحا ءاملعب

 
  .5/164 ،يراخبلا حيحص ،يراخبلا ليعاسمإ نب دممح .رظنا 4

  .6/173 ،يراخبلا حيحص ،يراخبلا ليعاسمإ نب دممح .رظنا 5

 برغلا :تويرب( فورعم داوّع راشب .حت ،ملاعلأاوَ يرهاشلما تايفوَوَ ملاسلإا خير; ،بيهذلا زايمْاقَ نب نامثع نب دحمأ نب دممح الله دبع وبأ نيدلا سشم 6
  .6/140 ،)2003 ،يملاسلإا



 

 195   

 

 ةقيقد ةيملع ةسدعب ةيوبنلا صوصنلا عم لماعتلا نم هتنكّم ةعونتلما ةيفللخا هذهو .ةيبرعلا تاجهللاو بيلاسلأا عونت

 .ليلحتلاو ظفلحا ينبو ،قطنلماو ةغللا ينبو ،ةياردلاو ةياورلا ينب عمتج

 ،ةيبرعلا تنقي نأ هيلع بيج ثيدلحا ملعب لغتشلما نأ ىلع ينثدلمحا عاجما ةيبرعلا نم يراخبلا نكتم ىلع ةلدلأا نمو

 نبا لوقي 7"اهيف يرعش لا ةلامخ هيلع راملحا لثم وحنلا فرعي لاو ثيدلحا بلطي يذلا لثم" :ملهوق اذه نمو

 نحللا ينش نم هب صلختي ام ةغللاو وحنلا نم ملعتي نأ ثيدلحا بلاط ىلع قحف" :)643/1245(حلاصلا

 9،داهتجلاا ةبترم لىإ لصو يراخبلا ماملإا نأ ترع نيدلا رون روتكدلا هركذ ام ةلدلأا نمو 8."ام¶رعمو فيرحتلاو

 10.مهبتك في نويلوصلأا كلذ ركذ امك برعلا ناسلب ةلماك ةسارد ىلع نوكي نأ بيج ةبترلما هذه لىإ لص نمو

 11نييدلما نب يلع مهنم ةغلل> يراخبلا خويش ضعب مامتها اًضيأو

لماع ناك لب ،ثيداحلأل لق� درمج نكي لم يراخبلا ماملإا نأ انل حضتي هيلعو
ً
 في انًكمتم ،لولأا زارطلا نم Þًوغل ا

 دنسلا ةهج نم لا سرديُ نأ بيج ،ارًخاز ايًملع ً¤رإ انل فلّخ دقو .اهعورف عيمبج ةغللا مولعب امًلم ،برعلا ناسل

 نع ةياورلا هدنع لصفنت لا يذلا ،ليصلأا ثدلمحا ةروص ديعتسن تىح ،اضًيأ يربعتلاو ةغللا ةهج نم لب ،طقف تنلماو

 .ةحاصفلا نع ثيدلحا لاو ،ةغلابلا

  يراخبلا ماملإا دنع يوحنلا بھذملا

 
 ةبتكم :ضzرلا( ناحطلا دوممح .حت ،عماسلا بادآو يوارلا قلاخلأ عمالجا ،يدادغبلا بيطلخا يدهم نب دحمأ نب تب. نب يلع نب دحمأ ركب وبأ  7
  .2/26 ،)2011 ،فراعلما

  :تويرب( لحفلا ينسz رهام ،ميملها فيطللا دبع .حت ،ثيدلحا مولع عاونأ ةفرعم  ،حلاصلا نب� فورعلما نيدلا يقت ،ورمعوبأ ،نحمرلا دبع نب نامثع  8
  .1/327 ،)2002 ،ةيملعلا بتكلا راد

  .391 ،)1970 ،رشنلاو ةجمترلاو فيلأتلا ةنلج ةعبطم :تويرب( ينحيحصلا ينبو ةعماج ينب ةنزاولماو يذمترلا ماملإا ،ترع نيدلا رون .رظنا 9

 ،ةيملعلا بتكلا راد :تويرب( جاهنلما حرش في جا!لإ ،يكبسلا يييح نب دماح نب ماتم نب يلع نب فياكلا دبع نب يلع نسلحا وبأ نيدلا يقت .رظنا 10
1995(، 1/8.  

 ،)2011 ،ةبيط راد :تويرب( بيzرافلا دممح رظن ةبيتق وبأ .حت ،يواونلا بيرقت حرش في يوارلا بيردت ،يطويسلا ركب بيأ نب نحمرلا دبع .رظنا11
2/402.  



 

 196   

 

 )يفوكلاو يرصبلا( نییوحنلا نیبھذملاب فیرعتلا  

 ةلودلا ةعقر عاستا دعب ةصاخ ،فيرحتلاو أطلخا نم بيرعلا ناسللا نوص لىإ ةجالحا نم بيرعلا وحنلا ملع أشن

 اهدعاوق عضوو ةيبرعلا ةغللا ديعقتل يعسلا لىإ ةجالحا هذه تضفأ دقو ،ملاسلإا في برعلا يرغ لوخدو ةيملاسلإا

 يلع ةفيللخا نإ لاقيُو ، )688 /69(ليؤدلا دوسلأا بيأ لىإ لاÌا اذه في ةدالجا تلاوالمحا لىوأ بسنتُو ،ةيوحنلا

  12.كلذ لىإ ههجّو بلاط بيأ نب

 ءاملعلا نم ةبنخ تنضتحا تيلا ةرصبلا اهسأر ىلعو ،ىبركلا ملعلا زكارم ءوشن عم اقًحلا ةيوحنلا سرادلما ترولبت

 ،)117/735( يمرضلحا قاحسإ بيأ نب الله دبع دعيُو ،"يرصبلا بهذلما"ـب فرعُ امًظنم Þôونح اجًهنم اوسسّأ نيذلا

 باتك فلؤم )180/796( هيوبيس دي ىلع اهجوأ ةيرصبلا ةسردلما تغلب دقو 13،ينيرصبلا ينيوحنلا لئاوأ نم

  .يرصبلا بهذملل ىلعلأا عجرلما دعيُ يذلا ،باتكلا

 رعشلاو ،يمركلا نآرقلا ىلع هدعاوق صلاختسا في دمتعاو ،سايقلا في ةمارصلاو ةيقطنلما ةقدل> يرصبلا بهذلما زيّتم

 لا ام وأ ذاشلا ضفرو ،اهرداصمو دهاوشلا نم ققحتلا ىلع يربك صرح عم ،برعلا نم ءاحصفلا ملاكو ،يلهالجا

  .طبضنلما سايقلا في لخدي

 اôيملع ازًكرم تحبصأ ام ناعرسو يرصق تقوب ةرصبلا دعب تسسّأُ تيلا ةنيدلما ةفوكلا في أشن دقف فيوكلا بهذلما امأ

 بهذلما ةقلاطنا نكل )803 /187( ءارّلها ذاعم بهذلما اذه لىإ ينبوسنلما لئاوأ نمو ،ةرصبلا نع ً�أش لقي لا

 يقيقلحا سسؤلما ،يئاسكلا ذيملت )207/822( ءارفلا دعيُو .)189/805( يئاسكلا مس> تطبترا ةيوقلا فيوكلا

 جهنلما زيّتمو 14.دودلحاو نآرقلا نياعم لثم ةمهم ابًتك فلّأ ذإ ؛فيلأتلاو ديعقتلاو ليصأتلا ثيح نم فيوكلا بهذملل

 
  .13  ،)ت.د ،فراعلما راد  :تويرب( ةيوحنلا سرادلما  ،فيض يقوشب يرهشلا فيض ملاسلا دبع يقوش دحمأ .رظنا 12

 ،بيللحا بيابلا ىفطصم :ةرهاقلا (،يجافخ معنلما دبع دممحو ،نييزلا دممح هط .حت ،ينيرصبلا ينيوحنلا رابخأ ،فيايرسلا ن�زرلما نب الله دبع نب نسلحا .رظنا13
1966(، 26.  

  .8/146 ،)2002 ،ينيلاملل ملعلا راد :تويرب( ملاعلأا ،يلكرزلا .رظنا 14



 

 197   

 

 لاق .سايقلا كلذ فلاخ ولو ،برعلا نم عامسلا ىلع دامتعلااو ،ذاوشلا لوبقو ،ةياورلا ةرئاد عاست> فيوكلا

 فلابخ هيلع اوبوبو لاصأ هولعج لوصلأل فلامخ ءيش زاوج هيف ادحاو اتيب اوعسم ول نويفوكلا" :يسلدنلأا

 ،ةفلتخلما تاجهلل> اومتهاو ،ةيبارعلإا هجولأا ددعت لوبق في بركأ ةنورم نويفوكلا ىدبأ دقف اًذإ 15"ينيرصبلا

 .اé داهشتسلاا نم نوجرحتي نويرصبلا ناك تيلا ،ةما¶و دنج تاجله اصًوصخ

 يذلا ،)299/912(ناسيك نباو ،)194/810(رحملأاو )291/904(بلعث ،ءارفلا دعب ةفوكلا ةانح زربأ نمو

 ،ينتسردلما ينب لخادتلا اذهو .هئارآ ضعب ،Þôرصب هنوك مغر ،دبرلما هنع ذخأ دقو ،ةفوكلا ءاملع رابك نم ناك

 لئاسم عمبج نورخأتلما ءاملعلا نىتعا دقو ،امهنيب ةوجفلا لؤاضت ىلع لدي ،يرجلها ثلاثلا نرقلا في اصًوصخ

 يرابنلأا نبلا 16ينيفوكلاو ينيرصبلا ينيوحنلا ينب فلالخا لئاسم في فاصنلإا باتك دعيُو ،ينتسردلما ينب فلالخا

 صئاصلخا باتك دعيُ امك .فرط لك يأر ضرع عم ،ةلأسم تيئم ةبارق هيف ضرعتسا ثيح ،تافلؤلما هذه مهأ نم

 17.يرصبلا بهذلما ونح يجهنم ليم عم ،ينتسردملل ةيرظنلا لوصلأا ةشقانم في اôمهم اعًجرم نيج نبلا

 سكعي ينح في ،سايقلاو يقطنلما ءانبلا ىلع موقي اôيليلتح اôينلاقع اجًهنم لثيم يرصبلا بهذلما نإ :لوقلا ةصلاخو

 ترثّأ دقو .يعقاولا لامعتسلااو يوغللا عونتلا لبّقتيو ،عامسلاو ةهفاشلما ىلع دمتعي اôيعقاو ىحنم فيوكلا بهذلما

 تناك امنيب ،قطنلماو ةفسلفلا لىإ برقأ تناك ةرصبلاف ؛امهئاملع جهانم ىلع ينتنيدلما نم لك في ناتيركفلا ناتئيبلا

 .ةيوفشلا ةياورلاو نآرقلل ازًكرم ةفوكلا

 يراخبلا حيحص في ةيوحنلا جذامنلا ةسارد

 
 ،)٢٠٠٥  ،يملاسلإا ثاترلا ءايحإ ةبتكم :تويرب( ليعاسمإ نب دممح نب نحمرلا دبع .حت ،ةاحنلا رهشأ خير;و وحنلا ةأشن ،الله هحمر يواطنطلا دممح15

115.  

 ،)2003 ،ةيرصعلا ةبتكلما :تويرب( ينيفوكلاو ينيرصبلا ينيوحنلا ينب فلالخا لئاسم في فاصنلإا ،يرابنلأا نيدلا لامك نب دممح نب نحمرلا دبع .رظنا16
1- 343.  

  .376-1 )ت.د ،باتكلل ةماعلا ةيرصلما ةئيلها( صئاصلخا ،يلصولما نيج نب نامثع 17



 

 198   

 

 مهيتá تىح ينكفنم ينكرشلماو باتكلا لهأ نم اورفك نيذلا نكي لم{ ةيآ ىلع اًقيلعت يراخبلا لاق  :لولأا لاثلما

  18.ثنؤلما لىإ نيدلا فاضأ ةميقلا نيد }ةنيبلا

 نيدو ةلدعلا ،ةميق بتك }ةنيبلا مهيتá تىح{ :لوقي ثيح )209/824(يرصبلا نىثلما نب ةديبع بيأ لوق اذهو

 كلذ :جاجزلاو دبرلما لاق " دقف ةيلآا هذه في ةفاضلإا في ءاملعلا فلتخا دقو 19.ثنؤلما لىإ نيدلا فاضأ ،ةميقلا

 نم اذه :ءارفلا لاقو ،ةمئاقلا وأ ةميقتسلما امإ ةميقلا نم دارلماو ،فوذمح فوصولم تعن ةميقلاف ،ةميقلا ةللما نيد

 20".ةميق بتك :هلوق في امك ةغلابملل ءالهاو ]95 :ةعقاولا[ ينقيلا قح وله اذه نإ :هلوقك ،توعنلما لىإ تعنلا ةفاضإ

  .عضولما اذه في يرصبلا بهذملل رصتني يراخبلاو

 22باتكلا لهأ ملعيل 21))باتكلا لهأ ملعي لائل(( :يراخبلا لاق :نياثلا لاثلما

 ،ةدئاز ةلص اÆأ جاجزلاو ءارفلاو يئاسكلا لاق دقف ،ةديفم اÆأ نأ ةدئاز ةلص يه له ملالا في نويوحنلا فلتخا دقو

 نلأ ةديفم ملالا نأ يهف نياثلا يأرلا امأ ،يرصبلا نىثلما نب رمعم ةديبع بيأ نع لاًق� يأرلا اذé ذخ' يراخبلاو

 ليبس ىلع لولأا ينهجوب ةيلآا رسفت لوقلا اذه ىلعو لكشم اهيف ةدئاف لا ةدئاز الله باتك نم ةملك نÒ مكلحا

 لاأ :هلوق في يرمضلا نأ ملعا" :يزارلا لوقي امك  :نياثلاو  23؟باتكلا لهأ ملعي لا فيك :يأ يراكنلإا ماهفتسلاا

 نم ءيش ىلع نوردقي لا يننمؤلماو بينلا نأ باتكلا لهأ ملعي لائل :ريدقتلاو ،هباحصأو لوسرلا لىإ دئاع نوردقي

 
  .6/175 ،يراخبلا حيحص ،يراخبلا ليعاسمإ نب دممح 18

  .2/306 ،)ت.د ،ىنجالخا ةبتكم :ةرهاقلا( ينگزس داوف دممح .حت ،نآرقلا زامج ،يرصبلا ىميتلا نىثلما نب رمعم ةديبع وبأ 19

  .32/245 ،)1420 ،بيرعلا ثاترلا ءايحإ راد :تويرب( يربكلا يرسفتلا ،بيغلا حيتافم ،يزارلا نيدلا رخف نب رمع نب دممح 20

  .27/29 ديدلحا 21

 .6/146 ،يراخبلا حيحص ،يراخبلا ليعاسمإ نب دممح 22

  .29/475 ،بيغلا حيتافم ،يزارلا نيدلا رخف نب رمع نب دممح .رظنا23 



 

 199   

 

 ةيرثكلأا يأرب ذخ' انه يراخبلاو 24"هيلع نوردقي مÆأ اوملع دقف هيلع نوردقي لا مÆأ اوملعي لم اذإ مÆأو ،الله لضف

  .ينيفوكلاو ينيرصبلا نم

 امك اهانعم وهو نإ تيغلأو ،ميعنلا باحصأ نم كنإ كل ملسم :يأ كل ملاسف{ يراخبلا لاق :ثلاثلا لاثلما

 نم اًيقسف كلوقك هل ءاعدلاك نوكي دقو ،ليلق نع رفاسم نيإ لاق دق ناك اذإ ليلق نع رفاسم قدصم تنأ لوقت

  .فيوكلا بهذلما انههو 25،هظفلب ءارفلا ملاك اذهو ،}ءاعدلا وهف ملاسلا تعفر نإ لاجرلا

 ضعب لاقف ،كلذ في اوفلتخا مÆإف ةيبرعلا لهأ امأ " :ريرج نبا لاقو 26،برخو أدتبم }كل ملاسف{ :لىاعت هلوقف

 لاقو ،كل ملس :لاقيف يأ 27}ينميلا باحصأ نم كل ملاسف ينميلا باحصأ نم ناك نإ امأو{ ةرصبلا ييونح

 ،ينميلا باحصأ نم كنأ كل ملسم كلذف :يأ }ينميلا باحصأ نم كل ملاسف{ :هلوق :ةفوكلا ييونح ضعب

 ،ليلق نع رفاسم نيإ :لاق دق ناك اذإ ،ليلق نع رفاسم قدصم تنأ :لوقت امك ،اهانعم يونو »نأ« تيقلأو

 تنأ كل ملسف :هانعم }كل ملاسف{ :هلوقو :لاق ليلق نع قدصمو ،ليلق نع رفاسم كنأ هانعم بيج كلذكو

 وهف ملاسلا تعفر نإو :لاق لاجرلا نم كل ايقسف :هلوقك ،هل ءاعدلاك نوكي دقو :لاق ينميلا باحصأ نم

 28"ءاعد

 ءارفلا لوقل رصتني يراخبلاو ،ينميلا باحصأ نم كنإ كل ملاسف :يأ نّأ ريدقت ىلع وهف ءارفلا هلاق ام نىعمف

  .ينيرصبلا فلابخ ،فيوكلا

 
 .29/476 ،بيغلا حيتافم ،يزارلا نيدلا رخف نب رمع نب دممح .رظنا 24

 راد :ةرهاقلا( بيلشلا ليعاسمإ حاتفلا دبع ،راجنلا يلع دممح ،تياجنلا فسوي دحمأ .حت ،نآرقلا نياعم ،ءارفلا يمليدلا روظنم نب الله دبع نب دzز نب يىيح 25
  .3/131 ،)ت.د ،ةجمترلاو فيلأتلل ةيرصلما

 ،ملقلا راد :قشمد( طارلخا دممح دحمأ روتكدلا .حت ،نونكلما باتكلا مولع في نوصلما ردلا ،بيللحا ينمسل� فورعلما مئادلا دبع نب فسوي نب دحمأ 26
  .10/232 ،)ت.د

  .91 /56 ةعقاولا 27

 عيزوتلاو رشنلاو ةعابطلل رجه راد :تويرب( يكترلا نسلمحا دبع نب الله دبع روتكدلا .حت ،يبرطلا يرسفت ،يلملآا بلاغ نب يرثك نب ديزي نب ريرج نب دممح 28
  .22/381 ،)2001 ،نلاعلإاو



 

 200   

 

 اًفرظ هتلعج اذإو ةبيرق :تلق ثنؤلما ةفص تفصو اذإ 29}اًبيرق نوكت ةعاسلا لعل{":يراخبلا لاق :ثلاثلا لاثلما

  30"ىثنلأاو ركذلل عيملجاو يننثلااو دحاولا في اهظفل كلذكو ،ثنؤلما نم ءالها تعزن ةفصلا درت لمو لاًدبو

 مÆلأ كلذو ،كلذ في اوفلتيخ لمو ةبيرقلا ثنؤت برعلا نأ :لوقي ءارفلاف }بيرق{ ةملك في ةاحنلا فلتخا 

 كلذكو دحاو نىعبم وفعلاو نارفغلاو ةحمرلا نلأ بيرق يه انمإ :لوقيف جاجزلا امأ ،ناكلما نع اًفلخ بيرقلا اولعج

  31.رطلما نىعبم انهه ةحمرلا نوكت نأ نكيم :لاقف شفخلأا امأ ،يقيقبح سيل ثينá لك

 اذهو ،ةبيرق لوقي نأ بيج ناك اهنيعب ةعاسلا دارأ ولو فرظلا دارأ هنأ لولأا :لوقأ ةثلاث ةيلآا في نأ نىعبم 

 يرغ ةعاسلا ثينá نأ :ثلاثلاو ،ةعاسلا ءيمج لىإ وأ ثعبلا لىإ عجار نىعلما نأ :نياثلا يأرلا امأ ،ةديبع وبأ لوق

   .فيوكلا بهذلما نع لقن وهو جاجزلا وأ شفخلأا يأر نود ءارفلا يأرل رصتني يراخبلاو .يقيقح

 32."عوذج ىلع :يأ"}لخنلا عذج في{:لىاعت هلوق يرسفت في :يراخبلا لاق :عبارلا لاثلما

 نع ملاكلاف  33.لخنلا عوذج ىلع :يأ لخنلا عوذج في :لوقي ثيح نىثلما نب ةديبع بيأ نع صن ملاكلا اذهف 

 نع اهضعب بوني لا رلجا فورح نأ نوري نويرصبلاف .ينيفوكلا كلسم اذهو ،"ىلع" نع "في" رلجا فرح ةب�إ

 ةيلآا هذه يفف لوؤم وهف كلذ مهوأ امو ،كلذ اهيف زويج لا يهف بصنلا فورحو مزلجا فورح ىلع اًسايق ضعب

   34.عذلجا لخاد في هنأكف ءيشلا في لالح> عذلجا نم هنكمتل بولصلما هبش نكلو ىلع نىعبم تسيل في

 
  .33/63 بازحلأا 29

 .118 /6 ،يراخبلا حيحص ،يراخبلا ليعاسمإ نب دممح 30

 ،)1422 ،بيرعلا باتكلا راد :تويرب( يدهلما قازرلا دبع .حت ،يرسفتلا ملع في يرسلما داز ،يزولجا دممح نب يلع نب نحمرلا دبع جرفلا وبأ نيدلا لاجم 31
3/485.  

 .95 /6 ،يراخبلا حيحص ،يراخبلا ليعاسمإ نب دممح 32

  .2/23 ،نآرقلا زامج ،يرصبلا ىميتلا نىثلما نب رمعم ةديبع وبأ 33

 ؛151 ،)1985 ،ركفلا راد  :قشمد( الله دحم يلع دممح ،كرابلما نزام .حت ،بيراعلأا بتك نع بيبللا نيغم ،ماشه نبا دحمأ نب فسوي نب الله دبع 34
  .1/414 ،)ت.د ،ةلاسرلا ةسسؤم  :تويرب( يلتفلا ينسلحا دبع .حت ،وحنلا في لوصلأا ،جارسلا نب� فورعلما يوحنلا لهس نب يرسلا نب دممح



 

 201   

 

  36"ع>ر برعلا زواتج لاو اًعبرأو ً¤لاثو يننثا نيعي" 35))ثلاثو نىثم(( :يراخبلا لاق :سمالخا لاثلما

 سايقلا نوزيجيف نويفوكلا امأ ،اهيف سايقلا نوزييج لا نويرصبلاف ،ينيفوكلاو ينيرصبلا ينب ظافللأا هذه في فلتخا

 ،سممخو ،عبرم ع>ر ،ثلثم ثلاث ،نىثم ءانث ،دحومو داحأ طقف ظافلأ رشع ظافللأا هذه نم عومسلماو ،اهيف

 37،اهفرص زاجأ يذلا ءارفلا فلابخ فرصلا نم اهعنم ىلع روهملجاو اهفرص في ةاحنلا فلتخا امك ،رشعمو راشعو

  .ينيفوكلا لوق ىلع هلوق اًحجرم يرصبلا ةديبع بيأ نع لقني يراخبلاو

  38"ءانثتساو هيزنت ىشاحو ،شاحو )31())% ىشاح((" :يراخبلا لاق :سداسلا لاثلما

 ،ءانثتسلاا تاودأ نم يهو ،ةيلعفلاو ةيفرلحا ينب ةددترلما تاودلأا نم يهف يشاح في نويوحنلا فلتخا 

 نم فرح يهو ديز ىشاح لجرلا ءاسأ لوقت ءانثتسلاا ب> في هيزنتلا نىعم ديفت ةملك" :اÆأ ىلع ةاحنلا رثكأو

 فرح دعب تعقو اذإ ينعتت اهتيلعف نأ اولاق دقف ةيطع نباو دبرلما امأ 39،" ةءابرلاو هيزنتلا عضوم تعضو رلجا فورح

 ىشاح :يأ فسوي يرمض هلعاف لاًعف نوكت نأ ينعتف ،هلثم ىلع لخدي لا رلجا فرح نلأ ،ةيلآا هذه في امك رلجا

 الله ةعاطل هب هتمر ام فراقي نأ فسوي ىشاح :يأ ةلعلا ديفت ملالاو ،هلبق لعفل> قلعتم رورمجو راج %و فسوي

 مسا يه انمإو اًفرح لاو لاًعف تسيل ةيلآا في يشاح نأ رخآ لوق فيو ،هب هتمر ابم ىمري نأ الله عيفترل وأ هنم هناكلمو

  40.فرلحا وهو هنم لقن يذلا هلصلأ ةًاعارم نوني لمو هل ةءاربو % اًهيزنت ليق هنأك رٍدصم

 
  .4/3 ءاسنلا 35

 .42 /6 ،يراخبلا حيحص ،يراخبلا ليعاسمإ نب دممح 36

  .3/562 ،نونكلما باتكلا مولع في نوصلما ردلا ،بيللحا ينمسل� فورعلما نب فسوي نب دحمأ 37

 .77 /6 ،يراخبلا حيحص ،يراخبلا ليعاسمإ نب دممح 38

  .2/465 ،)1407 ،بيرعلا باتكلا راد :تويرب( ليزنتلا ضماوغ قئاقح نع فاشكلا ،الله راج يرشمخزلا دحمأ نب ورمع نب دوممح مساقلا وبأ 39

  .6/483 ،نونكلما باتكلا مولع في نوصلما ردلا ،بيللحا ينمسل� فورعلما نب فسوي نب دحمأ 40



 

 202   

 

 نورخلآا وأ ،اهتيلعفب اولاق نيذلا ةيطع نباو ءارفلا فلابخ ينيوحنلا روهجم يأر وهو لولأا يأرلل رصتني يراخبلاو

 .لعف مسا اÒÆ نولئاقلا

 ةیفوكلاو ةیرصبلا نیب يراخبلا ماملإا دنع يوغللا بھذملا

 نم رثكأ فيوكلا بهذلما لىإ لييم يراخبلا ماملإا نأ ىري هنأ يراخبلا ماملإا دنع يوغللا سردلا ثبح بحاص ركذ

  :بابسلأا هذه ركذو يرصبلا بهذلما

 41ةفوكلا لىإ ةيرثكلا يراخبلا ماملإا تلاحر :لاًوأ

 نمو .هقفلاو ثيدلحاو ةغللا مولع في اصًوصخو ،ىبركلا ةيملعلا زكارلما مهأ دحأ يسابعلا رصعلا في تناك ةفوكلا

 هدوجو .هتاطمح زربأ نم ةفوكلا تناكو ،ثيدحلل ابًلط ةديدع ةيملع تلاحرب ماق يراخبلا ماملإا نأ فورعلما

 ركفلا نولميح نيذلا ءاملعل> ءاقللا هل حïأو ،ةيملعلاو ةيوغللا اهتئيب عم رشابم ساتم ىلع هلعج ةفوكلا في رركتلما

 مهيرسفتو مهتغل تىح لب ،طابنتسلاا في مهجهانمو ،مهفلا في مهقئارط ىلع برق نع علطّي هلعج امم ،فيوكلا

 .ثيدحلل

 هيلع هعلاطا ىدم طقف رسّفت اÆإ لب ،فيوكلا بهذلما نىّبت هنأ ةرورضل> نيعت لا تلاحرلا هذه نكل  

 .يوغللا وأ يركفلا ءامتنلاا ىلع اسمًاح لاًيلد دعيُ لا تلاحرلا نم درÌاف .هعم هلعافتو

 42سايقلاو ةياورلا في عسوتلا ىلع دمتعلما فيوكلا جهنلما :ايًن¤

 ،برعلا ملاك نم ةيرثكلا دهاوشل> ذخá اÆأ يأ :ةياورلا ىلع بركلأا دامتعلاا :لىإ ليتم وحنلا في ةيفوكلا ةسردلما

 دق عضاوم في ةصاخ :سايقلل عسولأا لوبقلاو .لامعتسلاا في ةليلق تناك وأ ،ةددعتم تاجله نم تدرو ول تىح

 .ةمراص طورش ىلع ءًانب سايقلا في نوددشتي نيذلا ،نويرصبلا اهيلع ظفحتي

 
 .22 ،ةيليلتح ةيفصو ةسارد يراخبلا ماملإا دنع يوغللا سردلا ،زارلخا يلع ركب وبأ فسوي .رظنا 41

 .22 ،ةيليلتح ةيفصو ةسارد يراخبلا ماملإا دنع يوغللا سردلا ،زارلخا يلع ركب وبأ فسوي .رظنا 42



 

 203   

 

 لهأ نع لقنلاو ةيوغللا دهاوشلا مادختسا في ةصاخ ،عسّوتلا نم عونلا اذله لاًيم رهظيُ يراخبلا ماملإا نأ ىري وهو

 .ةيفوكلا حورلا عم مءلاتي ام وهو ،مراص دييقت نود ةغللا

 43 )838 /224( ملاس نب مساقلا ديبع وبأ لثم فيوكلا بهذلما دمعب رشابلما هلاصتا :اثًل¤

 نم اضًيأ وهو ،ةيفوكلا ةسردلما سأر ،يئاسكلل اذًيملت ناك دقو ،ةغللا ءاملع رابك نم ملاس نب مساقلا ديبع وبأ

 هلاجر نم ناكو ،ةيملعلا بناولجا نم يرثك في هب رثáو هب ىقتلا يراخبلا .ثيدلحاو تاءارقلاو ةغللا في فينصتلا داور

 اثًيدح ديبع بيأ نع ذخ' دق يراخبلا ماملإاف .بهذلم> رثأتلا ةرورضل> نيعي لا صاخشلأ> رثأتلا نكلو ،ةياورلا في

 .لماكل> فيوكلا هجهنبم مزتلي نأ نود ،Þًوغل Þًأر وأ

 هنÒ فصوي نأ نكيم لا يراخبلا نأ ملعن اًفنآ اه�ركذ تيلا ةيوحنلا ءارلآاو وحنل> ةصالخا تاسابتقلاا للاخ نمو

 رهظ دقف ،ينتسردلما لاك ىلع دمتعي لب وحنلا في ةدحاو ةسردم جهنم دمتعي لا وهف قيقدلا نىعلم> فيوك وأ يرصب

 .تارم عبرأ اًضيأ فيوكلا دمتعا امك ،تارم عبرأ روهملجا اهملاك وأ يرصبلا بهذلم> ذخأ هنأ

 ركذ ام فلابخ ،ةيفوكلا لا ةيرصبلا ةسردلما ىلع ناك يراخبلا لبق نم بركلأا دامتعلاا نأ لوقأ نأ نكيم نيكلو

 ،هحيحص في Þًوغل لاًقن ينعستو ثلاثو ينتئم يراخبلا لقن دقف ،يراخبلا ماملإا دنع يوغللا سردلا ةلاقم باحص

 في وأ ،اهركذ تيلا تÞلآا في مهم ءيش حاضيإ وأ ةبيرغلا تاملكلا ضعب يرسفت في اهبلغأ تناك تاسابتقلاا هذه

 باتك نع Þًوغل لاًقن ينعبرأو ناثمو ينتئم اهنم ناك ،ينعم لعف ردصم وأ اًدج بضتقم لكشب يونح يأر حاضيإ

 ،ينيفوكلا مامإ ءارفلل نآرقلا نياعم باتك نم تاسابتقلاا يق>و ،نآرقلا زامج يرصبلا يميتلا نىثلما نب رمعم ةديبع بيأ

  .ينيفوكلا نع لقن ام فاعضأ ينيرصبلا نع لقن هنأ نىعبم

  ةتمالخا

 
 .22 ،ةيليلتح ةيفصو ةسارد يراخبلا ماملإا دنع يوغللا سردلا ،زارلخا يلع ركب وبأ فسوي .رظنا 43



 

 204   

 

 لوقلا نكيم ،هرداصمو يراخبلا ماملإا تاداهشتسا ةساردو "يراخبلا حيحص" في ةيوغللاو ةيوحنلا لئاسلما عبّتت دعب

 انمإو ،ةيفوكلا وأ ةيرصبلا ينتسردلما نم يأ لىإ مراص ءامتنلا عضيخ لا ةيوحنلا لئاسلما عم لماعتلا في هجهنم نإ

 :ثحبلا اهيلإ لصّوت تيلا جئاتنلا زربأ نمو .طقف يئاقتنا عباطب زيّمتي

 رصتني هنأ ةيقيبطتلا جذامنلا ترهظأ ذإ ؛ةقيقد ةعجارم لىإ جاتيح فيوكلا بهذلما لىإ يراخبلا زاينح> لوقلا نإ

 .نايحلأا بلغأ في روهملجا لوقل وأ يرصبلا بهذملل

 ،يرصبلا ةديبع بيلأ "نآرقلا زامج" باتك نم ةذوخأم "يراخبلا حيحص" في ةيوغللاو ةيوحنلا تاسابتقلاا بلغأ

 دودح فيوكلا ءارفلل "نآرقلا نياعم" باتك نم تاسابتقلاا زواجتت لم امنيب ،Þًوغل لاًقن 248 ونح اهددع غلب ثيح

 .ليلقلا ددعلا

 بهذملل لماك بنٍّت ىلع ةرورضل> لدي لا كلذ نإف ،عضاولما ضعب في مé هرثáو ةفوكلا ملاعأ ضعب عم هلصاوت مغر

 .لاوقلأا رايتخا في نزاوتلاو علاطلاا ةعس سكعي لب ،فيوكلا

 نم هظفّتحو ،يقطنلما سايقلل هماترحا ثيح نم يرصبلا جهنلما لىإ برقأ ناك يراخبلا نأ جذامنلا ليلتح نم رهظي

 .تÞلآل يوغللا يرسفتلاو بارعلإاك ةقيقد لئاسم في ةصاخ ،ءاملعلا روهجم هيلع ابم هكستمو ،ةذاشلا لاوقلأا

 اهئامتناو اهردصم نايب عم ،"يراخبلا حيحص" في ةيوحنلا تلاوقنلل يعوضوم يوغل سرهف دادعØ ثحبلا يصويو 

 تيلا ةنراقلما تاساردلا عيجشتب ثحبلا يصوي امك .ةيقيبطتلا ةيوحنلا تاساردلا في ينثحابلل اعًجرم نوكتل ،بيهذلما

 تاقورفلا ةفرعلم ،دواد بيأو ،يئاسنلاو ،ملسم لثم ،ثيدلحا ةمئأ نم هيرغ عم يراخبلا دنع يوغللا جهنلما ةنراقبم نىعتُ

 .ةيجهنلماو ةيبولسلأا

 

 

 



 

 205   

 

 عجارملاو رداصملا

 ،ةلاسرلا ةسسؤم :تويرب .يلتفلا ينسلحا دبع .حت .وحنلا في لوصلأا .لهس نب يرسلا نب دممح ،جارسلا نبا 

 .ت.د

 .الله دحم يلع دممح .كرابلما نزام .حت .بيراعلأا بتك نع بيبللا نيغم .دحمأ نب فسوي نب الله دبع ،ماشه نبا

 .1985 ،ركفلا راد  :قشمد

 .يكترلا نسلمحا دبع نب الله دبع روتكدلا .حت .يبرطلا يرسفت .بلاغ نب يرثك نب ديزي نب ريرج نب دممح ،يلملآا

 .2001 ،نلاعلإاو عيزوتلاو رشنلاو ةعابطلل رجه راد :تويرب

  .ينيفوكلاو ينيرصبلا ينيوحنلا ينب فلالخا لئاسم في فاصنلإا .نيدلا لامك نب دممح نب نحمرلا دبع ،يرابنلأا

   .2003 ،ةيرصعلا ةبتكلما :تويرب

 لحفلا ينسÞ رهام .ميملها فيطللا دبع .حت .ثيدلحا مولع عاونأ ةفرعم .نحمرلا دبع نب نامثع ،حلاصلا نب>

 .2002 ،ةيملعلا بتكلا راد  :تويرب

 راد :تويرب .رصانلا رص� نب يرهز دممح .حت .يراخبلا حيحص .يفعلجا اللهدبع وبأ ليعاسمإ نب دممح ،يراخبلا

  .1422 ،ةاجنلا قوط

  .ت.د ،ىنجالخا ةبتكم :ةرهاقلا .ينگزس داوف دممح .حت .نآرقلا زامج .ىميتلا نىثلما نب رمعم ةديبع وبأ ،يرصبلا

 .عماسلا بادآو يوارلا قلاخلأ عمالجا .بيطلخا يدهم نب دحمأ نب تب¤ نب يلع نب دحمأ ركب وبأ ،يدادغبلا

   .2011 ،فراعلما ةبتكم :ضÞرلا .ناحطلا دوممح .حت

  .ت.د ،باتكلل ةماعلا ةيرصلما ةئيلها .صئاصلخا .يلصولما نامثع ،نيج نب

 يدهلما قازرلا دبع .حت .يرسفتلا ملع في يرسلما داز .دممح نب يلع نب نحمرلا دبع جرفلا وبأ نيدلا لاجم ،يزولجا

  .1422 ،بيرعلا باتكلا راد :تويرب



 

 206   

 

 ةعماج بادلآا ةيلك "ةيليلتح ةيفصو ةسارد يراخبلا ماملإا دنع يوغللا سردلا" .يلع ركب وبأ فسوي ،زارلخا

  .ةتارصم

 .ملاعلأاوَ يرهاشلما تايفوَوَ ملاسلإا خيرï .زايمْاقَ نب نامثع نب دحمأ نب دممح الله دبع وبأ نيدلا سشم ،بيهذلا

 .2003 ،يملاسلإا برغلا :تويرب  .فورعم داوّع راشب .حت

 .1420 ،بيرعلا ثاترلا ءايحإ راد :تويرب .يربكلا يرسفتلا .بيغلا حيتافم .نيدلا رخف نب رمع نب دممح ،يزارلا

   .2002 ،ينيلاملل ملعلا راد :تويرب .ملاعلأا ،سراف نب يلع نب دممح نب دوممح نب نيدلا يرخ ،يلكرزلا

 باتكلا راد :تويرب .ليزنتلا ضماوغ قئاقح نع فاشكلا .الله راج دحمأ نب ورمع نب دوممح مساقلا وبأ ،يرشمخزلا

  .1407 ،بيرعلا

 جاهنلما حرش في جاéلإ .يييح نب دماح نب ماتم نب يلع نب فياكلا دبع نب يلع نسلحا وبأ نيدلا يقت ،يكبسلا

   .1995 ،ةيملعلا بتكلا راد :تويرب

 دممح دحمأ روتكدلا .حت .نونكلما باتكلا مولع في نوصلما ردلا .مئادلا دبع نب فسوي نب دحمأ ،بيللحا ينمسلا

 .ت.د ،ملقلا راد :قشمد .طارلخا

 .يجافخ معنلما دبع دممحو .نييزلا دممح هط .حت .ينيرصبلا ينيوحنلا رابخأ .ن>زرلما نب الله دبع نب نسلحا ،فيايرسلا

  .1966 ،بيللحا بيابلا ىفطصم :ةرهاقلا

 .بيÞرافلا دممح رظن ةبيتق وبأ .حت .يواونلا بيرقت حرش في يوارلا بيردت .ركب بيأ نب نحمرلا دبع ،يطويسلا

   .2011 ،ةبيط راد :تويرب

   .ت.د ،فراعلما راد  :تويرب .ةيوحنلا سرادلما .ملاسلا دبع يقوش دحمأ ،فيض



 

 207   

 

 ةبتكم :تويرب .ليعاسمإ نب دممح نب نحمرلا دبع .حت .ةاحنلا رهشأ خيرïو وحنلا ةأشن .الله هحمر دممح ،يواطنطلا

   .٢٠٠٥  ،يملاسلإا ثاترلا ءايحإ

 .رشنلاو ةجمترلاو فيلأتلا ةنلج ةعبطم :تويرب .ينحيحصلا ينبو ةعماج ينب ةنزاولماو يذمترلا ماملإا .نيدلا رون ،ترع

1970.   

 .راجنلا يلع دممح .تياجنلا فسوي دحمأ .حت .نآرقلا نياعم .يمليدلا روظنم نب الله دبع نب دÞز نب يىيح ،ءارفلا

  .ت.د ،ةجمترلاو فيلأتلل ةيرصلما راد :ةرهاقلا .بيلشلا ليعاسمإ حاتفلا دبع

  



 

208 
 

 

Şüf’a Hakkının Iskatı Bağlamında Buhârî’nin Kanuna Karşı Hile 

Konusuna Yaklaşımı 

 

Ömer Faruk Habergetiren* 

 

Özet 

“Hile-i Şeriyye” terimi, İslam Hukuk literatüründe ilk dönemlerden itibaren yer 

alan bir kavramdır. Farklı tanımları bulunsa da bu terim, İslam Hukuk 

müktesebatının gelişimiyle birlikte modern hukuktaki “kanuna karşı hile” 

kavramına denk gelen daha dar bir anlam yüklenerek, “Şekil bakımından hukuka 

uygun bir işlem vasıta kılınarak yasaklanmış bir neticeyi elde etme kastıyla yapılan 

muamele” şeklinde tanımlanmıştır. Ancak İslâm hukukunda modern hukuktan 

farklı olarak hilenin hukukî müeyyidesinin yanı sıra dinî ve ahlâkî sonuçları da 

tartışılmaktadır. Hukuki işlemin şekil şartlarını taşımasına rağmen arka planda 

farklı bir amacın güdülmesi, bu konuda yaşanan tartışmanın temelini 

oluşturmaktadır. İlk dönemlerden itibaren fakihler, uygulanması durumunda 

sıkıntılı ve sakıncalı durumlar oluşabilecek konularda, kanuna uygun çözüm yolları 

üretmişlerdir. Bu çerçevede, meşru bir kolaylaştırma amacı ile hukuki 

yükümlülüklerden kaçınmaya yönelik girişimler arasındaki ayrım, İslam hukuku 

açısından önemli bir mesele olmuştur. Bu bağlamda, şuf’a hakkının ıskat edilmesi 

de dikkat çeken bir örnektir. Şuf’a hakkına sahip olan kişinin bu hakkını 

kullanmasını engellemek amacıyla çeşitli yöntemler geliştirilmiş, işlemler şeklen 

hukuka uygun bir çerçevede gerçekleştirilirken gerçekte hak sahibinin hakkı 

ortadan kaldırılmıştır. Buhârî, Sahîh’inde şuf’a hakkına dair naklettiği rivayetlerin 

ardından, isim vermeden “Bazı kimseler” diyerek, bu hakkın ıskatını amaçlayan 

uygulamaları onaylayanları eleştirmiştir. Bu çalışma, üç ana bölümden 

 
* Doç. Dr. Karabük Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, ofhabergetiren@karabuk.edu.tr, 
orcid.org/0000-0001-9304-6726 

mailto:ofhabergetiren@karabuk.edu.tr


 

209 
 

 

oluşmaktadır. Birinci bölümde Hile-i Şeriyye kavramı ele alınarak mezheplerin 

görüşleri özetlenecektir. İkinci bölümde İslam Hukukunda Şuf’a, Şuf’a hakkı ve bu 

hakkın kullanımı anlatılacaktır. Üçüncü bölümde ise Buhârî’nin Sahîh’inde yer 

verdiği hadisler bağlamında, bu hakkın düşürülmesi için farklı yöntemler 

uygulayanlara yönelttiği eleştirileri ele alınarak konu, hukuki ve ahlaki boyutlarıyla 

analiz edilecektir. 

Anahtar kelimeler: İslam Hukuku, Buhârî, Şuf’a, Kanuna Karşı Hile 

 

 

Al-Bukhārī’s Approach to Fraud Against Law in the Context of 

the Annulment of the Right of Shuf’a 

 

Ömer Faruk Habergetiren* 

 

Abstract 

The term “al-ḥīlah al-shar’iyyah” has been present in the Islamic legal literature 

since the early periods. Although there are different definitions of this term, with 

the development of the Islamic jurisprudence, it has been defined as “a transaction 

that formally complies with legal requirements but is carried out with the intent of 

achieving a prohibited outcome”, with a narrower meaning that corresponds to the 

concept of “fraud against law” in modern law. However, unlike modern law, 

Islamic law discusses the religious and moral consequences of al-ḥīlah in addition 

to its legal sanction. The core of the debate is that a transaction, despite meeting the 

legal requirements, a different purpose is innerly pursued. From the earliest periods, 

jurists have found solutions in accordance with the law on issues that may cause 

 
* Assoc. Prof. Dr. Karabuk University, Faculty of Theology, ofhabergetiren@karabuk.edu.tr, 
orcid.org/0000-0001-9304-6726 

mailto:ofhabergetiren@karabuk.edu.tr


 

210 
 

 

troublesome and inconvenient situations if implemented. In this framework, the 

distinction between a legitimate purpose of facilitation and attempts to avoid legal 

obligations has been an important issue in Islamic law. In this context, the 

abrogation of the right of shuf’a is a noteworthy example. Various methods were 

developed to prevent the holder of the right of shuf’a from exercising this right, and 

while the transactions were carried out in accordance with the law in form, in 

reality, the right of the right holder was violated. Al-Bukhārī, after narrating the 

reports about the right of shuf’a in his Sahīh, criticized those who approved of the 

practices that aimed to abrogate this right by saying “some people” without naming 

them. This study consists of three main sections in the first place, the concept of al-

ḥīlah al-shar’iyyah will be discussed and the views of the sects will be summarized. 

In the second part, shuf’a in Islamic Law, the right of shuf’a and the use of this right 

will be explained. Thirdly al-Bukhārī’s criticisms against those who apply different 

methods to reduce this right in the context of the hadiths in his Sahīh will be 

discussed and the issue will be analyzed with its legal and moral dimensions. 

Keywords: Islamic Law, Bukhari, Shuf’a, Fraud Against Law. 

 

 

Giriş 

İnsanoğlu, yaratılışı gereği toplum halinde yaşamak ve hayatını sürdürebilmek için 

diğer bireylerle iş birliği yapmak zorundadır. Toplumsal yaşamın sağlıklı olarak 

sürdürülebilmesi, belirli kurallar ve kaidelere uyulmasını gerektirir. Bununla 

birlikte toplum içerisinde insanlar arasında farklı nedenlerden kaynaklı görüş 

ayrılıkları ve menfaat çatışmalarının ortaya çıkması da kaçınılmazdır. Bu tür 

ihtilafları önlemek veya çözmek amacıyla, yaptırımlarla desteklenen hukuk 

kuralları oluşturulmuştur. Hukukun tarihi, ilk insan topluluklarının ortaya çıkışına 

kadar uzanmaktadır. Toplum düzeninin sağlanması ve bireyler arasında adaletin 

tesis edilebilmesi, hukuk kurallarının fertler arasında ayrım gözetilmeksizin etkin 



 

211 
 

 

şekilde uygulanmasına bağlıdır. Hukukun temel amaçlarından birisi olan adaletin 

sağlanması ve haksızlıkların giderilmesi ancak bu şekilde mümkün olabilir. 

Hukuk kurallarının ihlali toplum düzeni ve huzurunu bozacağından, bunların 

uygulanması devlet otoritesi tarafından cebri tedbirlerle desteklenir. Dolayısıyla 

bireylerin hukuk kurallarını açıkça ihlal etmeleri çeşitli yaptırıma tabi 

tutulmaktadır. Ancak bu kurallar bireylerin mutlak özgürlüklerini sınırlandırdığı 

için, kişilerin bu sınırlamalardan kaçınma eğilimi bulunmaktadır. Bu noktada, 

bireylerin hukukun izin vermediği bir sonucu elde edebilmesi, hukukun erişemediği 

veya kontrolün zor olduğu bir alanda gerçekleşmelidir. Böylece kişi hem hukuki 

yaptırımlardan kaçınabilmekte hem de arzuladığı sonuca ulaşabilmektedir. İşte bu 

noktada “kanuna karşı hile” kavramı devreye girmektedir. Birey, amaçladığı 

sonuca, hukuka uygun görünen bir işlem arkasına gizlenerek ulaşmaktadır. Bu 

durumda işlemin görünen yüzüne (zahire) mi yoksa gerçek maksada (niyete) mı 

önem vermesi gerektiği, İslam hukukçuları arasında tartışma konusu olmuştur. 

Genel olarak Şafiîler, işlemlerin dış görünüşüne itibar etmiş ve şeklen hukuka 

uygun olan muameleleri geçerli kabul etmiştir. Buna karşılık Malikîler ve 

Hanbelîler, niyet ve maksadı esas alarak işlemin iptal edilmesi gerektiğini 

savunmuşlardır. Hanefîler ise bu iki görüş arasında orta bir yol benimsemiştir.1 

İmam Buhârî de el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ adlı eserinde kanuna karşı hile konusuna yer 

vermiş ve bu tür işlemleri onaylayan kimseleri isim vermeden üstü kapalı olarak 

eleştirmiş, onları sert bir üslupla tenkit etmiştir. 

Şüf’a hakkının ıskatı bağlamında Buhârî’nin kanuna karşı hile konusuna yaklaşımı 

isimli bu çalışma üç ana bölümden oluşmaktadır. İlk bölümde, kanuna karşı hile 

kavramı genel hatlarıyla ele alınacaktır. İkinci bölümde şüf’a (ön alım) hakkı ve bu 

hakkın mahiyeti incelenecektir. Son bölümde ise İmam Buhârî’nin şüf’a hakkının 

iptaline yönelik hileli uygulamalara karşı sergilediği tutum analiz edilecektir. 

 

 
1 Saffet Köse, İslam Hukukunda Kanuna Karşı Hile (İstanbul: Birleşik Yayıncılık, 1996), 19-20. 



 

212 
 

 

1. Kanuna Karşı Hile Kavramı ve İslam Hukukundaki Yeri 

İslam, toplumu oluşturan bireylerin mümkün olduğu kadar her konuda birlik, 

beraberlik, huzur ve güven ortamı içerisinde yaşamlarını sürdürmelerini amaçlar. 

Bu amaçla bir takım hukuki ve ahlaki düzenlemeler getirerek bunu sağlamaya 

çalışır. Hukukun uygulanmasına zarar verecek ve toplum düzenini bozacak tüm 

tutum ve davranışları yasaklar. Dünya hayatında uygulamaya koyduğu müeyyideler 

yanında vadedilen uhrevi cezalarla da bunu destekler. 

İslam hukuku, insanlar arasındaki işlemlerde hem zahiri/açık, her kesimin bilme 

imkanına sahip olduğu kurallara hem de bu kuralların arkasındaki niyet/maksat ve 

ahlaki değerlere önem veren bir hukuk sistemidir. Bu bağlamda “hile (ç. Hiyel)” 

kavramı, uygulama esnasında hukuk kurallarının görünüşte ihlal edilmediği ancak 

özünde hukukun ruhuna ve adalet anlayışına aykırı düşen işlemler için kullanılan 

bir terimdir. Arapça kökenli olan bu kelime, “çare, tedbir, kurnazlık” anlamlarına 

gelir ve işlemin türüne göre fakihler arasında farklı hukuki ve ahlaki yorumlara tabi 

tutulur. 

İslam hukukçuları, hilenin hukuki niteliği konusunda farklı kanaatlere sahip 

olmuştur. Genel olarak kanuna karşı hile, hukuki olarak geçerli kabul edilen bir 

işlemin veya yöntemin kullanılarak aslında hukukun yasakladığı bir sonucun elde 

edilme çabasıdır. Bu bağlamda hile, hukuki yolların kötüye kullanılmasıyla; 

örneğin faiz yasağını dolanmak veya miras hukukunda belirli hakları ortadan 

kaldırmak gibi amaçlarla gerçekleştirilebilir. Hilenin kabul edilebilir olup olmadığı 

konusu, İslam hukuk mezhepleri ve fakihler arasında her zaman tartışma konusu 

olmuştur. 

Kanuna karşı hile uygulamaları, hukuki sonuçlarına göre farklı kategorilerde ele 

alınmaktadır:2 

Meşrû yollarla meşrû sonuçlara ulaşmak: Hukukun izin verdiği yöntemlerin 

kullanılarak yine hukuka uygun sonuçların elde edilme çabası. Örneğin, nikâh, 

 
2 Köse, İslam Hukukunda Kanuna Karşı Hile, 267. 



 

213 
 

 

alışveriş ve ruhsatlar gibi meşrû vasıtaların kullanılarak meşrû sonuçlara ulaşılması 

bu kategori kapsamında ele alınır. 

Gayri meşrû yollarla gayri meşrû sonuçlara ulaşmak: Hukuka açıkça aykırı bir 

işlemle yine yasaklanmış bir duruma yönelmek. Örneğin, namaz kılmamak için içki 

içip namaz vaktinde sarhoş bulunmak bu sınıfta değerlendirilir. 

Gayri meşrû yollarla meşrû sonuçlara ulaşmak: Aslında yasak olan bir işlemden 

hukuken meşrû bir sonuç doğurmaya çalışmak. Örneğin, başkasının bıçağını 

çalmak veya gasp etmek suretiyle kendi hayvanını kesmek gibi işlemler bu 

kategoriye dahil edilir. 

Meşrû yollarla gayri meşrû sonuçlara ulaşmak: Hukuken geçerli bir işlem yoluyla 

esasen hukukun sakıncalı gördüğü veya yasakladığı bir sonuca ulaşmak. Örneğin, 

faiz almak için bey‘u’l-îne; evlenme engelini aşmak için hülle nikahı gibi 

uygulamalar bu sınıfta yer alır. 

Birinci durumda câiz, ikinci durumda câiz olmayan, üçüncü durumda ise ilk 

aşamada câiz olmayan, ikinci aşamasında câiz olan bir işlem söz konusudur. 

Dördüncü muamelenin hükmü konusunda farklı görüşler ileri sürülmüştür. Ortada 

görünüş ve şekil bakımından hukuka uygun bir işlem bulunmaktadır. Ancak 

bununla hukukun yasakladığı bir sonuca ulaşma amacı güdülmektedir. Eğer 

görünüşe itibar edilirse bu tasarruf, hukuka uygun ve geçerlidir; niyet ve maksat 

esas alınırsa hukuka aykırıdır. Buna göre meşrû bir muamele görüntüsü altında 

dinin veya hukuk düzeninin emredici bir hükmünü bertaraf ederek dinen-hukuken 

yasaklanmış bir sonuca ulaşmak amacıyla hareket eden kişinin bu şekilde vardığı 

sonuçtan hukukî olarak istifade edip edemeyeceği meselesi ortaya çıkmakta ve 

hükmü tartışma konusu olmaktadır.3 

Özellikle Hanefî mezhebi hiyel konusuna detaylı bir şekilde eğilmiş, bazı 

durumlarda hukuka uygun olabileceğini, ancak genel olarak hakkın kötüye 

kullanımının engellenmesi gerektiğini vurgulamıştır. Ebû Hanîfe, açıkça hile 

 
3 Saffet Köse, “Hiyel”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 02 Nisan 2025). 



 

214 
 

 

öğreten bir müftünün görevden alınması gerektiğini savunmuş, hukukun özüyle 

çelişen uygulamaların ahlaki ve dini açıdan sorunlu olduğunu belirtmiştir. Ayrıca 

Ebû Yûsuf, zekât vermemek amacıyla hileye başvurmanın bir mümin için helâl 

olmadığını vurgularken İmam Muhammed’in de genel anlamda “Hakkı iptale 

götüren hilelerle Allah’ın hükümlerinden kaçmak müminlerin ahlâkından değildir” 

dediği ve özel olarak da zekâtı düşürmek üzere başvurulan hileye ve yine faiz için 

hile sayılabilecek bey‘u’l-îne türü uygulamalara açıkça karşı olduğu bilinmektedir.4 

İmam Şâfiî’nin şeklen hukuka uygun olan muamelelerle meşrû olmayan sonuçlara 

ulaşılmak istense bile kişinin maksat ve niyetine göre hükmü ancak Allah’ın 

vereceği, insanların zâhire göre hüküm vermekle mükellef oldukları, hukukî işlem 

ve ilişkilerde istikrar ve hukuk güvenliğini sağlamak için objektif ve şeklî kuralları 

uygulamak gerektiği şeklinde özetlenebilecek bakış açısı, onu dar anlamdaki hileli 

muameleleri geçerli kabul etme sonucuna götürmüştür. Mâlikîler ve Hanbelîler ise 

hileyi dar anlamda (terim manasında) anlamışlar ve benimsedikleri “sedd-i zerâi‘” 

(kötülüğe giden yolları kapatma) prensibinin tabii sonucu olarak câiz 

görmemişlerdir.5 

İslam hukuku bireyler arasında hukuki düzenlemelerin yanında bunların arkasında 

amaçlanan maslahatların ve ahlaki değerlerin de titizlikle gözetmesini bekler. Bu 

nedenle, kanuna karşı hile sadece hukuki bir konu değil, aynı zamanda ahlaki bir 

mesele olarak da karşımıza çıkmaktadır. Yapılan işlem, şekil bakımından hukuka 

uygun olsa da taşınan niyetin bozuk olması, yasaklanan bir sonuca götürmesi hatta 

bir hak ihlaline neden olması, vicdanları yaralamaktadır. Bu tür işlemlerin 

uygulanması kişiyi dünya hayatında uygulanacak müeyyidelerden uzak tutsa da 

uhrevi sorumluluktan kurtaramaz. 

2. Şüf’a Hakkı ve Bu Hakkın Mahiyeti 

İslam hukukunda şüf‘a, satım veya bu hükümdeki bir akitle alınmış taşınmaz veya 

taşınmaz hükmündeki özel mülkiyete konu bir malı, müşteriye mal olduğu bedelle 

 
4 Köse, “Hiyel”. 
5 Köse, “Hiyel”. 



 

215 
 

 

cebren alıp mülkiyetini elde etme hakkını ifade eder.6 Bu hak, 

gayrimenkul/taşınmaz mallarda önce ortaklara, sonra bitişik komşulara tanınır. 

Şüf‘a hakkı, ilk elden mülkiyet değişimini denetleyerek toplumsal düzenin, 

komşuluk ilişkilerinin ve ortaklık hukukunun korunmasını, ortaya çıkabilecek 

zararların önlenmesini hedefler. Kur’ân’da doğrudan yer almamakla birlikte, Hz. 

Peygamber’in (sav) hadislerine ve sahabe uygulamalarına dayanır.7 Hukuken meşrû 

bir hak olması konusunda fakihler arasında görüş birliği bulunsa da dinî açıdan 

hükmü, farklılık arz eder. Hakkın normal şartlarda kullanılmaması efdal/daha 

faziletli kabul edilirken, şefiîn/şüf’a hakkına sahip olan kimsenin şiddetle ihtiyaç 

duyması ve -alıcı kaynaklı bir zarar geleceğinin ve ancak bu yolla önlenebileceğinin 

anlaşılması gibi- kullanılmamasının bir günaha yol açacağı durumlarda ise 

kullanılmasının vacip hale geleceği belirtilmiştir.8 

Şüf’a hakkını en geniş biçimde yorumlayan Hanefî mezhebinde şüf‘a sebepleri üç 

başlık altında incelenmektedir: gayrimenkulde ortaklık, irtifak haklarında ortaklık 

ve bitişik komşuluk. Aynı zamanda bu sıralama, hakkın derecesi ve önceliğini de 

belirlemektedir. Hakkın doğabilmesi için satışın kesinleşmiş olması, üçüncü kişiye 

yapılmış olması ve talebin geciktirilmeksizin ileri sürülmüş olması gerekir. Ancak 

hakkın kötüye kullanımını engellemek ve mülkiyet devrinde belirsizlik 

oluşturmamak adına, çeşitli sınırlamalar da getirilmiştir. Şüf‘a hakkı, özellikle satış 

duyulduktan veya bilgi sahibi olunduktan hemen sonrasında kullanılmadığı, akar 

alıcıya teslim edilip işlem kesinleştiği veya açıkça söz yahut davranış yoluyla bu 

haktan feragat edildiği durumlarda sona erer. Mezhepler bu konuda ayrıntıda farklı 

görüşler ortaya koymuştur. Şüf‘a sebeplerinde Şâfiî ve Mâlikîler yalnızca ortaklık 

ilişkisini esas alırken Hanbelîler ise daha dar bir yoruma gitmiştir. 

 
6 İbrahim Kâfi Dönmez, “Şüf’a”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 05 Nisan 2025). 
7 Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmail el-Buhârî, el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ, thk. Mustafa Dîb el-Buğa 
(Dımeşk: Dâru İbn Kes̱îr, 1414/1993), “Şuf’a” 1-3; Ebu’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc Müslim, 
Sahîh, thk. Muhammed Fuâd Abdulbâkî (Beyrut: Dâru İhyâi’t-turâsi’l-Arabî, ts.), "’Müsâkât", 133-
135.	
8 Dönmez, “Şüf’a”. 



 

216 
 

 

Şüf‘a hakkının düşürülmesine yönelik hileli uygulamalar, İslam hukukunda hem 

teorik hem de uygulamalı düzeyde tartışılmıştır. Bu tür uygulamalar, genellikle 

mülkü elden çıkarmak isteyen kişinin, şüf‘a hakkına sahip olan kimsenin bu haktan 

yararlanmasını engellemek amacıyla yaptığı işlemler olarak ortaya çıkar. Buna 

yönelik hileli uygulamalar, literatürde “kanuna karşı hile” kapsamında 

değerlendirilir. 

Mülkün satış yoluyla değil hibe veya başka bir akit yoluyla devredilmesi, satış 

işleminin muvazaalı olarak yapılması, satışın geciktirilmesi, duyurulmasının 

ertelenmesi ya da gizlenmesi şüf‘a hakkını düşürmeye yönelik olarak uygulanan 

hile yollarından bazılarıdır. Bu tür yollar, İslam hukukundaki “hakkın kötüye 

kullanılması” (su-i istimal) yasağına aykırı görülmektedir. Hükmen geçerli olarak 

görünse de hukukun ruhuna ve adalet ilkesine aykırı olduklarından eleştirilmiştir. 

Bazı hukukçular, bu tür uygulamaları kanuna karşı hile (hiyel) olarak nitelemiş, 

gerektiğinde satışın iptal edilmesi veya şüf‘a hakkının yeniden işletilmesi 

gerektiğini savunmuşlardır. 

Bu konuda mezheplerin yaklaşımı özet olarak ifade edilmek gerekirse: Hanefîler, 

şüf‘a hakkı sabit olduktan sonra hileli yollarla düşürülmesine karşı çıkar ve mekruh 

olarak değerlendirirler. Şâfiî ve Hanbelîlerde, hilenin açıkça ispatlanması 

durumunda hakkın korunmasını gerektiği kabul edilir. Mâlikîlerde ise şüf‘a hakkı 

daha sınırlı olduğu için, hileli yollar da nispeten daha az tartışılmıştır; ancak genel 

olarak mülkiyet hakkının korunması öncelikli tutulmuştur. 

Şüf‘a hakkı, İslam hukukunun mülkiyet ilişkilerini düzenlerken bireysel hak ile 

toplumsal faydayı birlikte ele alma çabasının önemli bir yansımasıdır. Ortaklık, 

komşuluk ve sosyal denge gibi kavramlar etrafında şekillenen bu hak, özellikle 

taşınmaz malların devrinde adaletin ve düzenin sağlanmasına hizmet eder. Şüf‘a 

sayesinde, yeni bir mülkiyet ilişkisi kurulurken mevcut ortaklık yapılarının 

korunması, oluşabilecek ihtilafların önlenmesi ve sosyal ilişkilerin devamlılığı 

amaçlanır. Farklı mezheplerin bu hakka dair yaklaşımları hem mülkiyet hakkı hem 

de kamu düzeninin gereklilikleri arasında bir denge arayışını ortaya koymaktadır. 



 

217 
 

 

3. İmam Buhârî’nin Şüf’a Hakkının Düşürülmesine Yönelik Hile 

Uygulamalarına Bakışı 

İmam Buhârî, el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ’in Kitâbu’l-Hiyel9 bölümünde şüf’a hakkının 

düşürülmesine yönelik hile uygulamalarını zikrederek bunları savunduklarını öne 

sürdüğü kimselere karşı itirazını açıkça dile getirmektedir. Yer verdiği hadisler ve 

altındaki ifadeleri beş madde halinde bulunmaktadır: 

1. Câbir b. Abdullah’tan (ra) rivayet edilmektedir; o şöyle dedi: “Nebî (sav), 

şüf’a hakkını yalnızca taksim olunmamış mallarda meşru kıldı. Sınırlar 

çizilip yollar belirlendiğinde artık şüf’a hakkı bulunmaz.”10 

Bu rivayetten sonra Buhârî şöyle demektedir: Bazı insanlar, şüf’a hakkı komşu 

içindir dediler. Sonra sağlamlaştırdığı/dayandığı bu kurala yöneldi onu geçersiz 

saydı ve şöyle dedi: Bir kimse, bir evi satın almak ister ancak komşunun şüf’a 

yoluyla o evi satın alacağından endişe ederse; (bunu önlemek amacıyla önce) yüz 

hisseden birini satın alır (böylece evin sahibiyle mülkte ortak olur) sonra kalan 

hisseleri satın alırsa, komşunun sadece ilk hissede şüf’a hakkı sabit olur. Evin geri 

kalan hisselerinde şüf’a hakkı bulunmaz. Bu kimsenin bu konuda böyle bir hile 

yapma hakkı bulunur.11 

Burada gayrimenkulün önce bir hissesi satılarak kişinin mülkte ortak olması 

sağlanmaktadır. Daha sonra kalan hisseler satışa sunulduğu durumda mülkte ortak 

olan kimse komşuya göre öncelikli olarak şüf’a hakkına sahip olmaktadır. Böylece 

ortaklık vasfıyla kalan hisseleri öncelikli olarak satın almaktadır. İkinci satışta 

komşunun şüf’a hakkı düşmektedir. Buhârî’nin buradaki itirazı, Hanefî fukahâsının 

sünnete dayanarak şüf’a hakkını tanıdıkları komşunun bu hakkını hile yoluyla 

düşürülmesi, yani kullanmasının engellenmesine yönelik tutumlarıdır. 

 
9 Temel hadis kaynakları arasında Hiyel kitabının sadece Buhârî’nin Sahîh’inde yer alması dikkat 
çekicidir. Ondan önceki ve sonraki hadis kaynaklarında bu isimlendirme ile bir bölüm 
bulunmamaktadır. Bu durum Buhârî’nin fıkhi meselelere daha fazla aşina olduğunu göstermektedir. 
(Mustafa Baktır, “Buhâri’nin Sahihindeki ‘Kitâbü’l-Hiyel’i hakkında bazı mülahazalar”, Atatürk 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 10 (30 Haziran 1991), 60.) 
10 Buhârî, el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ, “Hiyel”, 13 (Hadis No: 6575). 
11 Buhârî, el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ, 6/2558. 



 

218 
 

 

Dayandıkları sünnetin iptaline yönelmeleri açısından bir tenakuz içerisinde 

olduklarını düşünür.12 

2. İbrahim b. Meysere’den rivayet edilmektedir: Ben Amr b. eş-Şerîd’den 

işittim, o şöyle dedi: Misver b. Mahreme (ra) yanıma geldi ve elini 

omuzuma koydu. Onunla Sa’d b. Ebî Vakkas’a (ra) gittim. Ebû Râfiʻ, 

Misver’e “Sen Sa’d b. Ebî Vakkas’a bahçe içerisindeki evimi satın almasını 

emretmez misin?” dedi. Bunun üzerine Sa’d: “Ben dört bin dirhemden daha 

fazla vermem. Peşin olarak ya da taksitle!” dedi. Ebû Râfiʻ: “Bana peşin 

olarak beş yüz dinar verildi, vermedim. Eğer ben Hz. Peygamber’den (sav) 

“Komşu, yakınlığı sebebiyle (bitişiğindeki mala başkalarından) daha fazla 

hak sahibidir” buyururken işitmiş olmasaydım, evi sana satmazdım. Yahut 

evi sana vermezdim” dedi. Ben (Ali b. el-Medînî) Süfyan b. Uyeyne’ye 

“Ma’mer böyle söylemedi” dedim. Süfyan: “Lakin (İbrahim b. Meysere) 

bana böyle söyledi” dedi.13 

Bu rivayetten sonra Buhârî şöyle demektedir: Bazı insanlar şöyle dedi: Bir kimse, 

şüf’a hakkını engellemek istediği zaman onun şüf’a hakkını iptal etmek amacıyla 

hile yapma hakkı bulunur. Önce evi müşteriye hibe eder. Sınırlarını belirleyip, ona 

teslim eder. Müşteri de bunun karşılığında ona bin dirhem verir. Böylece şefi için 

o evde şüf’a hakkı ortadan kalkmış olur.14 

İbn Battâl’ın belirttiğine göre böyle bir hile ile sünnetin geçersiz kılınmasını ilim 

ehlinden hiç kimse caiz görmez. Ebû Hanîfe’nin dayandığı temel kaidelere göre de 

bu işlem hükümsüzdür. Çünkü hibe, bir karşılık şartıyla yapıldığında bir tür 

alışveriş işlemi olur ve şüf’a hakkı sabit olur. Karşılık şartı olmadan yapılan hibede 

ittifakla şüf’a hakkı sabit olmaz.15 

 
12 Ebü’l-Hasen Alî b. Halef b. Abdilmelik İbn Battâl, Şerḥu’l-Câmiʿi’ṣ-ṣahîḥ, thk. Ebû Temîm 
Yâsir b. İbrâhîm (Riyâd: Mektebetü’r-Rüşd, 1423/2003), 8/329. 
13 Buhârî, el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ, “Hiyel”, 13 (Hadis No: 6576). 
14 Buhârî, el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ, 6/2559. 
15 İbn Battâl, Şerḥu’l-Câmiʿi’ṣ-ṣahîḥ, 8/329. 



 

219 
 

 

3. Bize Süfyân es-Sevrî, İbrahim b. Meysere’den o da Amr b. eş-Şerîd’den o 

da Ebû Râfiʻden şöyle tahdis etti: “Saʻd b. ebî Vakkâs (ra) bir evi 400 

miskale almak üzere pazarlık etti ve “Eğer ben Resûlullah’tan (sav) 

“Komşu, yakınlığı sebebiyle (bitişiğindeki mala başkalarından) daha fazla 

hak sahibidir” buyururken işitmiş olmasaydın evi sana bu fiyata 

vermezdim” dedi.16 

Bu rivayeti zikrettikten sonra Buhârî itirazını şu sözleriyle ifade etmektedir; 

İnsanların bazısı şöyle dedi: Bir kimse bir evin hissesini satın alsa ve (komşunun) 

şüfʻa hakkını iptal etmek isterse, hissesini yemine çekilemeyecek küçük oğluna 

hibe eder.17 

İbn Battâl, bu meseleyi şöyle izah etmektedir: Satıcı bir başkasıyla bir evde ortak 

olur, üçüncü şahıs satıcıdan hissesini alıp ortağın şüf’a hakkını düşürmek için 

yemine çekilemeyecek küçük çocuğuna bu hisseyi hibe ederse, ancak mubah bir iş 

yapmış olur. Çünkü hükümler zahire göre verilir, zanna göre değil.18 Burada, satın 

alınan malın küçük çocuğa hibe edilmesi, çocuğun (satın almış olduğu maddelerde 

hukuken) yemine çekilememesi nedeniyledir.19 

4. Bize Süfyân es-Sevrî, İbrahim b. Meysere’den o da Amr b. eş-Şerîd’den o 

da Ebû Râfiʻden şöyle dediğini tahdis etti: Hz. Peygamber (sav) “Komşu, 

yakınlığı sebebiyle (bitişiğindeki mala başkalarından) daha fazla hak 

sahibidir” buyurdu.20 

Bu nakilden sonra Buhârî şunları kaydetmektedir: Bazı insanlar şöyle dedi: Bir 

kimse 20.000 dirhem mukabilinde bir ev satın alırsa şüf’a hakkını düşürmek için 

hile yapmasında bir beis yoktur. O kimse 20.000 dirheme evi satın alır ve satıcıya 

9.999 dirhemi nakit olarak öder. Yine satıcıya 20.000 dirhemden geriye kalan 

miktar mukabilinde bir dinar nakit olarak öder (sarf akdi yapar). Eğer şüf’a hakkına 

 
16 Buhârî, el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ, “Hiyel”, 13 (Hadis No: 6577). 
17 Buhârî, el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ, 6/2559. 
18 İbn Battâl, Şerḥu’l-Câmiʿi’ṣ-ṣahîḥ, 8/330. 
19 Hamit Sevgili, “Buhârî’nin ‘Kâle Ba’du’n-Nâs’ İfadesi İle İlgili Tartışmalar ve Bu İfadenin Yer 
Aldığı Konular”, Siirt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 3/1 (16 Ekim 2016), 21. 
20 Buhârî, el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ, “Hiyel”, 14 (Hadis No: 6579). 



 

220 
 

 

sahip olan kimse (hakkını kullanarak) bu evi satın almak isterse (akit yapılan ilk 

bedel olan) 20.000 dirhem mukabilinde onu alabilir; yoksa evi alması için başka bir 

yol bulunmaz. Eğer evin satıcıdan başka bir sahibi ortaya çıkarsa, müşteri satıcıya 

ödediği meblağı geri alır; o da 9.999 dirhem ile bir dindardır. Çünkü satılan 

maddenin bir başkasının mülkü olduğu ortaya çıktığında, satıcı ile müşteri arasında 

(dirhem karşılığı dinarla) yapılan sarf akdi bozulur. Eğer müşteri, bir başkasının 

mülkü olmadığı durumda bu evde bir ayıp/kusur tespit ederse; bu durumda evi 

20.000 dirhem karşılığında satıcıya iade eder. Bu açıklamalardan sonra Buhârî, şu 

ifadeleri kullanmaktadır: Müslümanlar arasında bu aldatmacaya/kurnazlığa cevaz 

verdi. Hâlbuki Nebî (sav) şöyle buyurmaktadır: “Müslümanın alış-verişinde ne bir 

hastalık/gizli kusur ne bir aldatma ne de bir şer/gayrimeşruluk bulunur.”21 

Bu işlemde komşuyu saf dışı bırakmak için birbirini takip eden iki işlem 

yapılmaktadır. Önce satış işlemi yapılıp bedelin bir kısmı satıcıya teslim edilmekte, 

kalan kısmı için de sarf akdi yapılarak adeta fiyat düşürülmektedir. Komşu şüf’a 

hakkını kullanarak evi almak istediğinde ilk bedel ile eve sahip olabilmekte, sarf 

akdi yapılan bedel onun için ölçü olmamaktadır. Evin bir sahibinin ortaya çıkması 

durumunda müşteri verdiği meblağı geri almaktadır. Bir ayıp ve kusur tespitinde 

ise ilk bedeli alarak korunmakta, satış konusunda adeta güvence verilmektedir. 

Buhârî, böyle bir işlemin yanlışlığı ve Müslümana yakışamayacağı görüşünü Hz. 

Peygamber’den (sav) naklettiği diğer haber ile de desteklemektedir. 

5. Süfyan es-Sevrî’den nakledilmiştir: Bana İbrahim b. Meysere, Amr b. eş-

Şerîd’den şöyle tahdis etti: Ebû Râfiʻ, Saʻd b. Malik’le evini 400 miskale 

satın almak üzere fiyat teklif etti. Saʻd, “Hz. Peygamberi (sav) “Komşu, 

(bitişiğindeki mala başkalarından) daha fazla hak sahibidir” buyururken 

işitmiş olmasaydım bu evi sana vermezdim” dedi.22 

 

 
21 Buhârî, el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ, 6/2560. 
22 Buhârî, el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ, “Hiyel”, 14 (Hadis No: 6570). 



 

221 
 

 

4. Değerlendirme 

Şüf’a hakkı; toplumda adalet, dirlik ve düzenin korunması, hayırda yardımlaşma, 

ortak ve komşu haklarını gözetme, satış sonrası doğabilecek herhangi bir sıkıntıyı 

daha oluşmadan engelleme ve benzeri amaçlar gözetilerek meşru kılınmıştır. Bir 

gayrimenkulün satışı sonrası şüf’a hakkına sahip olan kimseler, işlemden zarar 

görebilecekleri düşüncesiyle bunun kendilerine satılmasını isteyebilirler. Bununla 

birlikte bazı mülk sahipleri, çeşitli hileli yöntemler kullanarak hak sahiplerini 

dışlayabilmektedir. İşte hile-i şer’iyye veya güncel tanımlamayla kanuna karşı hile 

olarak adlandırılan yolların kullanılmasına, Şafiîler dışında kalan çoğunluk İslam 

hukukçuları genel olarak karşı çıkmaktadır. Görünüşte hukuka uygun yöntemlerin 

kullanılarak, meşru olmayan amaçlara ulaşılmak istenmesi harama yakın mekruh 

olarak değerlendirilmektedir. 

Şüf’a hakkının ıskatı konusunda Hanefî mezhebi içerisinde Ebû Yûsuf’un farklı bir 

yaklaşımı olduğu aktarılır. Onun, hak sabit olmadan önce düşürülmesine cevaz 

verdiği ifade edilir. Ancak Ebû Yûsuf’un, mal sahibini malını istemediği kimseye 

satmaya zorlanmaması gerekçesiyle ileri sürdüğü bu görüşe23 İmam Muhammed 

şüf’a hakkının iptaline götüreceği ve hak sahiplerine zarar vereceği gerekçesiyle 

karşı çıkmıştır. Şüf’a hakkı sabit olduktan sonra bu hakkın hileli yollarla 

düşürülmesinin mekruh olduğunda cumhur ulema ile aynı görüştedir.24 

Ebu Yûsuf’un görüşüne tabi olup bazı durumlarda hiyel’in caiz olduğunu söyleyen 

hukukçular da bulunmaktadır. Saîd b. Ali es-Semerkandî (v. 500/1106), hilenin 

dayanağını somutlaştırarak Hz. Peygamber’den (sav) itibaren haramlardan kaçma, 

zarar ve zulmü önleme, harama ve günaha düşmekten korunma hususunda hileye 

başvurulduğunu, seleften de herhangi bir âlimin buna karşı çıkmadığını, bu sebeple 

de icmâ meydana geldiğini söylemektedir.25 Buna göre muhtemel bir zararı 

önlemek amacıyla bu yollara başvurulabilir. Hanefîlerin çoğunluğu bu konuda Ebû 

Yûsuf’a uyarak bir hakkın iptali söz konusu olmadığından hile yoluna gitmenin caiz 

 
23 Köse, “Hiyel”. 
24 Baktır, “Buhâri’nin Sahihindeki ‘Kitâbü’l-Hiyel’i hakkında bazı mülahazalar”, 69. 
25 Köse, “Hiyel”. 



 

222 
 

 

olduğu görüşünü benimsemektedir. Ancak bazı Hanefî fakihleri, Ebû Yûsuf’un bu 

görüşünü “Komşunun satılan şeye muhtaç olmaması” şeklinde kayıtlamışlardır.26  

İmam Buhârî’nin, el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ adlı eserinin Kitâbu’l-Hiyel bölümünde şüf’a 

hakkının düşürülmesi konusunda yer verdiği ifadelerine genel olarak bakıldığında 

özellikle iki nokta dikkat çekmektedir: birincisi, şüf’a hakkının düşürülmesine 

yönelik uygulamaları eleştirisi; ikincisi ise bunu caiz gören kimselerin adlarını 

açıkça zikretmeden onlar için “bazı insanlar” ifadesini kullanmasıdır. 

 4.1. Şüf’a Hakkının Düşürülmesine Yönelik Uygulamaları Eleştirisi 

Buhârî, “Ameller niyetlere göredir” hadisini hem dini hem de hukuki bakımdan 

temel alarak hak sahibinin hakkını kullanmasına engel olmak amacıyla hileli 

yollara başvurmanın caiz olmadığını açıkça ifade etmektedir. Hanefî fakihler ise 

mahkemeye intikal eden meselelerde, delilin esas olduğunu savunarak bu tür 

uygulamaların hukuken caiz olduğuna hükmetmişlerdir. Özellikle muhtemel bir 

zararı önlemek amacıyla meşru kılınan bir hakkın düşürülüp, hileli yollarla bu 

hakkın sahibine zarar verilmesi İslam hukukunun genel prensipleriyle çelişen bir 

davranıştır.27 “Zarar izale olunur”, “Zarar-ı âmmı defʻ için zarar-ı hâs ihtiyar 

olunur” ve “Iztırar gayrin hakkını iptal etmez”28 kaideleri açıkça bu gibi durumlara 

işaret etmektedir. Konuya satış sonrası gayri menkule ortak olan kimsenin veya 

komşusunun zarar görmesi açısından bakılınca bu yaklaşım, gayet makul 

görülmektedir. Ancak ortak veya komşu kaynaklı bir sıkıntı ve zarar nedeniyle satış 

işleminin gerçekleştirildiği düşünüldüğünde henüz hakkın sabit olmadığı 

varsayımıyla bunu önlemeye yönelik hilelerin caiz olduğunu söyleyen Ebû Yûsuf 

ve onun görüşüne tabi olanların yaklaşımı, zararın giderilmesi yahut farklı 

sıkıntıların doğmasını önleme açısından bir çözüm imkânı sunabilir. Bu durumda 

konu, hukuki olmaktan çok tamamen vicdani ve ahlaki bir çerçevede ele 

 
26 Muhammed Emîn b. Ömer İbn Abidîn, Reddü’l-muḥtâr ʿale’d-Dürri’l-muḫtâr (Beyrut: Dâru’l-
fikr, 1386/1966), 6/246. 
27 Sevgili, “Buhârî’nin ‘Kâle Ba’du’n-Nâs’ İfadesi İle İlgili Tartışmalar ve Bu İfadenin Yer Aldığı 
Konular”, 52, 53. 
28 Ahmed Cevdet Paşa, Mecelle-i Ahkâm-ı Adliye (Dersaadet: Matbaa-i Osmaniye, 1305), 20, 26, 
33. maddeler. 



 

223 
 

 

alınmalıdır. Hukuki istikrar açısından zahire göre hükmedilip işlemin geçersiz 

sayılması yerine kerahet seviyesinde tutulması daha makul bir hüküm olsa gerekir. 

Bu nedenle şüf’a hakkının kullanımıyla oluşabilecek bir zarar ve bunu önlemeye 

yönelik uygulamaların bağımsız ve bireysel olarak ele alınıp değerlendirilmesi 

gereklidir. 

4.2. Caiz Gören Kimseler İçin “Bazı İnsanlar” İfadesini Kullanması 

Buhârî, şüf’a hakkının düşürülmesi konusunda hileyi caiz gören kimseler için “bazı 

insanlar” ifadesini kullanarak onları üstü kapalı olarak eleştirmekte, adeta onları 

fıkıh bilgisi bulunmayan, ilim adamı vasfını taşımaktan yoksun avam kimseler 

olarak nitelemektedir. Buhârî’nin bu ifadeyle Hanefî fakihlerini, özelde de Ebû 

Hanîfe’yi kastettiği yönünde bir kanaat bulunmaktadır.29 Ancak başta şârihler 

tarafından ifade edildiği şekilde burada muhatabın net olmadığı, bu nitelemeyle 

çağdaşı olan bazı Hanefîleri kastettiği fikri ön plana çıkmaktadır. Zira gerek 

Buhârî’nin bu tabiri kullandığı ifadelere bakıldığında, gerekse diğer eserleri 

incelendiğinde, bunun Buhârî’nin müdahil olduğu tartışmaların bir yansıması 

olduğu görülmektedir. Öyle gözüküyor ki, hadis kültürünün tekâmül evresini 

tamamladığı Buhârî döneminde yaşayan bu kimselerin, mezhep imamlarının görüş 

ve içtihatlarını sünnete tercih etme algısı Buhârî’nin tepkisine yol açmıştır.30 

Buhârî’nin yukarıda zikredilen itirazları açıkça Hanefî fakihlerine yöneliktir. Zira 

buna benzer meseleler ancak Hanefî kitaplarında bulunmaktadır. Ancak burada 

eleştiri noktasında muhatabın bizzat Ebû Hanîfe olduğunu söylemek zordur. Zira 

“hiyel” konusunda Ebû Hanîfe’ye ait bir kitabın var olduğu şeklinde bir iddia 

bulunsa da kesin olarak ispatlanmış değildir.31 Bu meselelerin Ebû Yûsuf’a ait 

 
29 Sevgili, “Buhârî’nin ‘Kâle Ba’du’n-Nâs’ İfadesi İle İlgili Tartışmalar ve Bu İfadenin Yer Aldığı 
Konular”, 33. 
30 Sevgili, “Buhârî’nin ‘Kâle Ba’du’n-Nâs’ İfadesi İle İlgili Tartışmalar ve Bu İfadenin Yer Aldığı 
Konular”, 35. 
31 Saffet Köse, “Hîle-i Şer‘iyye Konusunda Ebû Hanîfe’ye Yöneltilen İthamlar”, İslam Hukuku 
Araştırmaları Dergisi 19 (2012), 161. 



 

224 
 

 

olduğunu söylemek daha doğru olacaktır. Zira Hanefî fıkıh kitaplarında, Ebû 

Yûsuf’a ait benzer uygulamalara yer verilmektedir.32  

Sonuç 

Sonuçları bakımından mükellef için sıkıntı oluşturan konulardan şer‘î bir çıkış yolu 

olarak ele alınması gereken hile-i şer‘iyye uygulamaları, bazı durumlarda dinin 

koymuş olduğu kuralların görmezden gelinmesi ya da ihlal edilmesi şeklinde 

yorumlandığı için, İslam hukukçuları arasında tartışma konusu olmuştur. Bu 

mesele, aynı zamanda hukuki işlemlerde hangi unsurun esas alınması, hüküm 

verme noktasında dış görünüşe (zahire) mi yoksa iç iradeye mi bakılması gerektiği 

yönündeki temel soruyu da gündeme getirmektedir. 

İslam hukuk kurallarının temelini oluşturan düzen ve adalet ilkesi, hukuki fiillerin 

değerlendirilmesinde esas alınacak kritere göre farklı şekilde etkilenmektedir. Bazı 

fiillerde iç irade esas alındığında bir sonuç, dış görünüm esas alındığında ise farklı 

bir sonuç ortaya çıkmaktadır. Bu ikilem, İslam hukukçularının hile uygulanan 

işlemler hakkındaki görüşlerinde farklı hükümlerin oluşmasına yol açmıştır. 

Nitekim, bu konuda fıkıh mezhepleri arasında yaklaşım farklılıkları bulunduğu 

gibi, aynı mezhep içerisinde yer alan alimler arasında dahi çeşitli değerlendirmelere 

rastlamak mümkündür. 

Hile (ç. Hiyel) konusuna eserinde müstakil bir bölüm ayıran Buhârî, sünnetle sabit 

olan şüf’a hakkının düşürülmesine yönelik uygulamalara karşı olduğunu açıkça 

ifade etmektedir. Hak sahibinin hakkının görünüşte hukuka uygun olan yollarla yok 

sayılması ona göre normal bir durum olarak değerlendirilemez; bu konuda zahiri 

uygulamaların yanında iç iradenin de göz önünde tutulması gerekmektedir. 

Aktardığı hadislerden hemen sonra “bazı insanlar” diyerek bu işlemi caiz görenleri 

eleştirmektedir. Bu ifade ile hedef aldığı kimselerin döneminde tartıştığı Hanefî 

mezhebine mensup fakihler olduğu söylenebilir. 

 
32 Sevgili, “Buhârî’nin ‘Kâle Ba’du’n-Nâs’ İfadesi İle İlgili Tartışmalar ve Bu İfadenin Yer Aldığı 
Konular”, 55. 



 

225 
 

 

Uygulamada şüf‘a hakkının etkisizleştirilmesine yönelik olarak çeşitli hile 

yollarının geliştirilmesi, hakkın amacıyla bağdaşmayan sonuçlar 

doğurabilmektedir. Hanefî mezhebinde hak sabit olmadan düşürülmesine yönelik 

Ebû Yusuf’un görüşü esas alınarak, hukuka uygun olarak yapılan hile 

uygulamalarının caiz olduğu görüşü benimsenmiştir. Şüf’a hakkı sabit olduktan 

sonra bunun engellenmesine yönelik hilelere ise ittifakla karşı çıkılmıştır.  

İslam hukukunda hükümler, makasıd temelli olduğu gibi aynı zamanda ahlaki 

esaslara da dayanmaktadır. Muhtemel zararı önleme amaçlı hak sahibine tanınan 

bir seçenek olan şüf’a hakkının oluşumu öncesinde engellemeye yönelik olarak 

yapılan hile uygulamalarında genel bir hüküm verilmesi yerine, işleme konu olay 

özelinde yaklaşılması gerektiği ifade edilebilir. İslam hukukunda yer alan 

düzenlemeleri ihlalin dünya hayatında yaptırımları bulunduğu gibi işin ahiret 

boyutunun olduğu da unutulmamalıdır.  

 

 

Kaynakça 

Ahmed Cevdet Paşa. Mecelle-i Ahkâm-ı Adliye. Dersaadet: Matbaa-i Osmaniye, 

1305. 

Baktır, Mustafa. “Buhâri’nin Sahihindeki ‘Kitâbü’l-Hiyel’i hakkında bazı 

mülahazalar”. Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 10 (30 

Haziran 1991). 

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmail el-Buhârî. el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ. thk. 

Mustafa Dîb el-Buğa. Dımeşk: Dâru İbn Kes̱îr, 1414/1993. 

Dönmez, İbrahim Kâfi. “Şüf’a”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 

05 Nisan 2025. https://islamansiklopedisi.org.tr/sufa 

İbn Abidîn, Muhammed Emîn b. Ömer. Reddü’l-muḥtâr ʿale’d-Dürri’l-muḫtâr. 

Beyrut: Dâru’l-fikr, 2. Basım, 1386/1966. 



 

226 
 

 

İbn Battâl, Ebü’l-Hasen Alî b. Halef b. Abdilmelik. Şerḥu’l-Câmiʿi’ṣ-ṣahîḥ. thk. 

Ebû Temîm Yâsir b. İbrâhîm. Riyâd: Mektebetü’r-Rüşd, 1423/2003. 

Köse, Saffet. “Hîle-i Şer‘iyye Konusunda Ebû Hanîfe’ye Yöneltilen İthamlar”. 

İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi 19 (2012), 149-162. 

Köse, Saffet. “Hiyel”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 02 Nisan 

2025. https://islamansiklopedisi.org.tr/hiyel--fikih 

Köse, Saffet. İslam Hukukunda Kanuna Karşı Hile. İstanbul: Birleşik Yayıncılık, 

1996. 

Müslim, Ebu’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc. Sahîh. thk. Muhammed Fuâd 

Abdulbâkî. 5 Cilt. Beyrut: Dâru İhyâi’t-turâsi’l-Arabî, ts. 

Sevgili, Hamit. “Buhârî’nin ‘Kâle Ba’du’n-Nâs’ İfadesi İle İlgili Tartışmalar ve Bu 

İfadenin Yer Aldığı Konular”. Siirt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

3/1 (16 Ekim 2016), 31-64. 

	 	



 

227 
 

 

İmam-ı Buhâri’nin Ehl-i Hadis Duruşu ve Fıkhî Görüşleri 

	

Alparslan Hanzade* 

Mohammad Monir Firoozi** 
 

Özet 

İmam Buhârî, farklı dinî okumalar, özellikle de muhaddislerin fıkhî bakış açıları 

üzerinde etkili şahsiyetlerden biridir. Şer'i hükümlerin istinbatında ehl-i hadîsin 

metoduna katkıda etkin bir rol oynamıştır. Zira o, en büyük muhaddislerden biri 

olarak, fıkhî konularla ilgili hadisleri de rivayet etmiş ve fıkhî görüşlere sahip 

olmuştur. Onun için birçok hocası, akranı, öğrencisi ve onlardan sonra gelen büyük 

âlimler tarafından “Ümmetin Fakîhi”, “Fakihlerin Efendisi” ve “Allah’ın 

yarattıkları içinde en fakîh olanı” gibi yüksek unvanlar verilmiş veya benzeri övgü 

dolu sıfatlarla anılmıştır.  Onu muhaddisler arasında üstün bir mertebeye taşıyan 

husus; hicrî III. (m. IX.) yüzyılın başlarında sahih hadisleri bir araya getirme 

çalışmasıdır. Bu durum Buhâri’nin hadis ilminde büyük bir konuma sahip olmasını 

sağlamıştır. İmam Buhârî, fıkhü’l-hadis konusunda çok büyük çabalar göstermiş ve 

fıkhî konularda da görüşler ortaya koymuştur. Bununla beraber sahih hadisleri bir 

araya getirmedeki gayreti, hadislerin işaret ve delillerini ortaya koymadaki çabası, 

amaç ve maksatları ile anlamlarını derinlemesine kavrayışı kendisini hadis alanında 

en güçlü otoritelerinden biri yapmıştır. Tarafsız görüşe sahip olanlar, Buhârî’nin 

büyük fakihlerden ve müçtehitlerden biri olduğu ve Allah’ın kitabı ile Resûlullah’ın 

sünneti konusunda büyük bir bilgi birikimine sahip olduğu hususunda ittifak 

etmişlerdir. Buhârî’nin kitabı olan el-Câmiu’s-Sahîh’te belirlediği başlıklar ve 

tercümeler, bu durumun en açık delillerindendir. Bu araştırma, İmam Buhârî’nin 

muhaddisler arasındaki üstün konumunu ve fıkhî görüşlerini ele alarak ehl-i hadîs 

 
* Prof. Dr., Kayseri Üniversitesi, Develi İslami İlimler Fakültesi, alparslanhanzade@kayseri.edu.tr, 
orcid.org/0000-0002-5608-3699 
** Yüksek Lisans Öğrencisi, Kayseri Üniversitesi, mohammadmonirfiroozi@gmail.com 

mailto:alparslanhanzade@kayseri.edu.tr
mailto:mohammadmonirfiroozi@gmail.com


 

228 
 

 

yaklaşımının özelliklerine katkısını ve farklı yönlerini ortaya koymayı 

amaçlamaktadır.  

Anahtar kelimeler: Ehl-i Hadîs, Fıkıh, İhtilaf, İctihad, Buhârî 

 

 

Imam Al-Bukhārī’s Hadith-Scholarship Stance And Hıs Juristic 

Opinions 

 

Alparslan Hanzade* 

Mohammad Monir Firoozi** 
 

 

Giriş 

Bu çalışma, İmam Buhârî’nin hadis ilmindeki konumunu, hadislere bakış açısını 

incelemeyi ve onun fıkhî konumunu belirleyerek orta koyduğu fıkhî görüşleri 

değerlendirmeyi amaçlamaktadır. 

Şüphesiz, hadis ilmi söz konusu olduğunda akla gelen ilk isimlerin başında İmam 

Buhârî gelir. Kendisi, yaşadığı dönemden itibaren her zaman büyük bir ilgiye 

mazhar olmuş çok değerli bir âlimdir. En önemli eseri olan el-Câmiʿu’s-Sahîh, 

şüphesiz onu, ilmî bir zirveye yükseltmiştir. İmam Buhârî, İslam ümmeti içinde 

özel bir yere sahip olan seçkin âlimler arasında yer almış ve yaşadığı dönem, hadis 

ilminin altın çağı olarak kabul edilmiştir. 

 
* Prof. Dr. Kayseri University, Develi Faculty of Islamic Sciences alparslanhanzade@kayseri.edu.tr, 
orcid.org/0000-0002-5608-3699 
** Kayseri University, Master’s Student, mohammadmonirfiroozi@gmail.com 

 

mailto:alparslanhanzade@kayseri.edu.tr
mailto:mohammadmonirfiroozi@gmail.com


 

229 
 

 

İmam Buhârî, İslam dünyasının en değerli şahsiyetlerinden biridir. O, yalnızca 

üstün bir muhaddis olarak değil, aynı zamanda bir fakih ve hatta müctehid olarak 

da kabul edilmiştir. İmam Buhârî, her ne kadar ehl-i hadis ekolüne mensup biri 

olarak görülse de onun fıkhî ve içtihadî konumu da göz ardı edilemez. Sonuç olarak 

Sahîh-i Buhârî’deki başlıklar altında ele aldığı fıkhî meseleler ve ortaya koyduğu 

hükümler onun, yalnızca bir muhaddis olmanın ötesinde, hadis ve fıkhı bir araya 

getiren bir âlim olduğunu da göstermektedir.  

1. İmam Buhârî ve Hadis İlmindeki Yeri 

Muhammed b. İsmail b. İbrahim b. Mugîre b. Berdizbe el-Buhârî el-Cu'fî, 

(194/810) yılında Mâverâünnehir’in en büyük şehirlerinden biri olan ve günümüzde 

Özbekistan sınırları çerisinde yer alan Buhara’da doğmuştur. (256/ 780) yılında 

Semerkand’ın Hartenk kasabasında vefat etmiştir.1 Babasını küçük yaşta kaybetmiş 

ve yetim olarak annesinin himayesinde büyümüştür. Annesi, onun terbiyesi ve 

eğitimiyle yakından ilgilenmiş ve İmam Buhârî’nin şahsiyetinin şekillenmesinde 

önemli bir rol oynamıştır.2 

Şüphesiz, hadis ilmi söz konusu olduğunda akla gelen ilk isim İmam Buhârî’dir. 

Kendisi, yaşadığı dönemden itibaren giderek artan bir ilgiye mazhar olmuş kıymetli 

âlimlerden biridir. Onun başyapıtı olan el-Câmiʿu’s-Sahîh, şüphesiz onu, ilmî 

zirveye taşımıştır. İmam Buhârî, İslam ümmeti içinde özel bir yere sahip olan 

seçkin âlimler arasında yer almakta olup, yaşadığı dönem, hadis ilminin altın çağı 

olarak kabul edilmektedir.3  

Sika bir muhaddis ve en güvenilir şahsiyet olarak tanınan İmam Buhârî, yalnızca 

hadisleri derlemekle kalmamış, aynı zamanda kendi fıkhî istinbatlarını da içeren 

Sahîh-i Buhârî'yi telif etmiştir. Bu yönüyle, müctehidler arasındaki fıkhî konumunu 

da muhafaza edip ve bağımsız içtihatlarda bulunmuştur.4 

 
1 Ebû Nasr Tâcüddin Abdülvehhâb b. Alî  Abdilkâfî es-Sübkî, Tabakâtü’ş-Şafiiyyeti’l-Kübra, 
(Kahire: Daru İhyai’l-Kütübi’l-Arabiyye 1918), 2/213.	
2 Abdüssettar eş-Şeyh, el-İmam el-Buhârî, Dımeşk: Daru’l Kalem Yayınları, 2007, s. 37. 
3 Hüseyin Akgün, İmam Buhârî, İstanbul, Ensar Yayınları, 1. Basım,  2022, s. 1. 
4 Abdüssettar eş-Şeyh, el-İmam el-Buhârî, s. 249. 



 

230 
 

 

İmam Buhârî’nin, hicrî ilk üç yüzyılda hadis ilmi sahasında şöhret kazanan önemli 

şahsiyetler arasında yer almasının nedeni, onun hadis ilmindeki üstün derecesidir. 

Bunun yanı sıra, sahih hadisleri bir araya getiren ilk kişi olması da bu konumunu 

pekiştirmiştir. Buhârî’ye kıyasla İmam Müslim’i tercih etmek isteyenler, onun yüz 

binlerce rivayet arasından en sahih olanlarını seçme yöntemi karşısında, geniş bir 

taraftar kitlesi bulamamıştır. Gerçek şu ki, İmam Buhârî, her âlimin fark 

edemeyeceği rivayetlerdeki ince kusurlara dikkat etme konusunda İmam 

Müslim'den daha ileri bir seviyede olup hadis ilminde öncü konumdaydı. Zira İmam 

Buhârî, hadis râvîleri arasında uzun süreli görüşme şartını öne sürmüştü ki bu 

husus, İmam Buhârî ile İmam Müslim arasında belirleyici bir fark oluşturmuştur. 

Ayrıca, İmam Buhârî’nin üstünlüğünü ortaya koyan bir diğer önemli nokta, onun 

“Bab başlıklarında” fıkhî istinbatlarda bulunması ve hatta bazen fıkhî çıkarımlar ve 

incelikler sebebiyle aynı hadisi farklı yerlerde tekrar etmesiydi. Bu durum, onun 

eserinin diğer hadis kitaplarına kıyasla daha üstün bir konuma gelmesine vesile 

olmuştur. Buhârî, diğer muhaddisler gibi, kitabında yer verdiği hadisleri hangi 

ilkelere dayanarak seçtiğini açıkça belirtmemiştir. Ancak onun benimsediği esaslar 

ve şartlar, daha sonra eserinin incelenmesiyle tespit edilmiştir.5 

İmam Buhârî’nin hem eserleri hem de çağdaşlarının ve sonraki hadis otoritelerinin 

tanıklıkları, onun hadis ilmindeki otoritesinin ve dehasının yeterli bir kanıtıdır. 

Daha çocuk yaşta iken hadis ilmiyle dikkatleri üzerine çeken Buhârî, tabakat 

türünde eserler kaleme almış ve büyük muhaddislerden ders almıştır. Ebû Zer gibi 

âlimlerin huzurunda diz çökerek bir çocuk gibi hadis öğrenmiştir. Kendi ifadesine 

göre yüz bin sahih ve iki yüz bin sahih olmayan hadisi ezbere bilen Buhârî, gittiği 

şehirlerde hadis tahsil etmek için etrafında binlerce ilim meclisi oluşturmuştu. 

Onun, sahâbe döneminden itibaren hadis râvilerini ele aldığı et-Târîh adlı eseri, 

rivayete göre on sekiz yaşında yazmış ve üç kez tashih etmiş, ilk kitabıdır.6  

 
5 Muhammed Mustafa el-A’zamî, “Buhârî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: 
TDV Yayınları, 1992)., 375-376  
6 Hamit Sevgili, İmâm Buhârî’nin Fıkıh Anlayışı, Doktora tezi, (Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı İslam Hukuku Bilim Dalı,2015)., 29.  



 

231 
 

 

Buhârî ile aynı dönemde yaşayan muhaddislerin sözleri, onun hadis ilmindeki 

üstünlüğünü açıkça göstermektedir. Meşhur muhaddis Müslim ile Buhârî arasında 

geçen şu diyalog, bu duruma önemli bir delil teşkil etmektedir: Müslim, Buhârî’nin 

huzuruna geldiğinde, onun iki kaşı arasını öpmüş ve şöyle demiştir: "İzin ver, 

ayağını öpeyim! Ey üstatların üstadı ve ey hadis illetleri ilminde tabip!” Yine 

çağdaşlarından biri olan Muhammed b. İshâk b. Huzeyme de Buhârî hakkında şu 

ifadeyi kullanmıştır: "Bu gök kubbenin altında, Resûlullah’ın hadislerini 

Buhârî’den daha iyi bilen ve ezberleyen birini görmedim.” Ebû Ömer Ahmed b. 

Nasr el-Haffâf, İmam Buhârî hakkında şöyle der: "İmam Buhârî, İshâk b. Râhûye, 

Ahmed b. Hanbel ve diğerlerinden hadis ilminde yirmi kat daha bilgiliydi. Kim ona 

karşı bir söz söylerse, benden ona bin lanet olsun.” Meşhur muhaddislerden ve 

Buhârî’nin talebelerinden olan İmam Tirmizî ise onun hakkında şöyle demektedir: 

"Ne Irak’ta ne de Horasan’da, tarih, illetler ve isnad ilminde Muhammed b. İsmâil 

el-Buhârî’den daha üstün ve daha bilgili birini görmedim.”7 

2. İmam Buhârî’nin Ehli Hadis Duruşu 

İmam Buhârî’nin ehl-i hadis olduğu hususunu ele almadan önce, “ehl-i hadis” 

teriminin açıklığa kavuşturulması gerekmektedir. Zira bu terim, geçmişte özel bir 

anlam ifade ederken, günümüzde farklı bir anlam kazanmıştır. “Ehl-i hadis” veya 

“ashâbü’l-hadis” tabiri, sahâbe döneminde de kullanılmıştır. Nitekim en fazla hadis 

rivayet eden yedi sahâbîden biri olan Ebû Saîd el-Hudrî’nin, hadis öğrenmeye 

gayret eden gençlere hitaben, “Sizler bizim halefimiz olup bizden sonra Hadis ehli 

olacaksınız.” dediği rivayet edilmiştir.”8 

“Ehl-i hadis”, “sâhibü’l-hadis”, “ashâbü’l-hadis” gibi tabirlerle kastedilen anlam, 

hadis ilmiyle meşgul olan, hadisleri öğrenen ve öğreten, râvilerin durumları 

hakkında bilgi sahibi olup, hadisle ilgili konularda uzmanlaşmış kimseler için 

kullanılırdı. Nitekim İmam Müslim, es-Sahîh’inin mukaddimesinde, meşhur âlim 

 
7 Hamit Sevgili, İmâm Buhârî’nin Fıkıh Anlayışı, 30. 
8 Abdullah Aydınlı, “Ehl-i Hadîs” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 
Yayınları, 1994), 507-508. 



 

232 
 

 

ve muhaddis Şu‘be b. Haccâc’ın, bir sâhibü’l-hadis olduğunu belirtirken, hadis 

rivayetinde güçlü olmayan ve fazla hadis nakletmeyen Ferkad es-Sebahî’nin bu 

vasfa sahip olmadığını ifade etmektedir. Aynı şekilde, Mâlikî mezhebinin seçkin 

âlimlerden olan Abdullah b.Nâfi‘ hadis ilminde derin bir yetkinliğe sahip olmadığı 

için sâhibü’l-hadis olarak nitelendirilmemektedir. “Ehl-i hadis” terimi zaman 

içerisinde, hadislere göre amel etmeye gayret eden kimseler için kullanılmaya 

başlanmıştır. Nitekim ehl-i hadisin önde gelen imamlarından biri olan, Ahmet bin 

Hanbel, “sâhibü’l-hadis” kavramını bu anlamda açıklamıştır. Binaenaleyh, ehl-i 

hadis terimi, her ne kadar hadislerle amel eden kimselere de nispet edilebilse ve bu 

yönüyle tüm Müslümanları kapsasa da, aslında hadislerle amel etme hususunda özel 

bir yöntemi benimseyen ve nassların zahirinden ayrılmamaya özen gösteren bir 

fırkaya özgü bir tabirdir.9 

Ehl-i hadisin en önemli özellikleri, hadisleri te’vil etmeksizin ve kıyasa 

başvurmadan anlamaya çalışmaları bununla beraber aklî ilimler yerine naklî 

ilimlere ilgi duymalarıdır. Zâhirîler, hadisleri zahirine bağlı kaldıklarını iddia 

etmişler, Şâfiîler ve Mâlikîler ise re’y ehline yakın olmalarına rağmen ehl-i hadis 

kategorisine yer almışlardır. Bununla beraber İmam Buhârî de, el-Câmiu’s-Sahîh 

adlı eserinde istinbat faaliyeti gerçekleştirmiş olmasına rağmen, ehl-i hadis arasında 

kabul edilmektedir.10 

XIX. yüzyılın sonlarında Hindistan ve Pakistan’da “Ehl-i hadis” adıyla yeni bir 

grup ortaya çıkmıştır. Bu grup, selef âlimlerinin çizgisini takip ettiklerini iddia 

etmiş ve özellikle Sıddîk Hasan Han’ın eserlerinden ve Delhi’de yarım asırdan fazla 

talebe yetiştiren Nezîr Hüseyin’in çalışmalarından etkilenmiştir. Bu yeni oluşum, 

herkesin sahih hadislere göre amel etmesi gerektiğini savunmaktadır. Onlara göre, 

bir kişi âlim olduğu sürece, içtihad mertebesine ulaşmamış olsa dahi, doğrudan 

hadislerden hüküm çıkarmalıdır. Ayrıca, dört mezhep imamına tâbi olmayı (taklidi) 

kabul etmeyerek, bu uygulamaya karşı çıkmışlardır.11 

 
9 Abdullah Aydınlı, “Ehl-i Hadîs”, 507-508. 
10 Abdullah Aydınlı, “Ehl-i Hadîs”, 507-508. 
11 Abdullah Aydınlı, “Ehl-i Hadîs”, 507-508. 



 

233 
 

 

Günümüzde kendilerini Ehl-i Hadis olarak tanıtanlar, kervanlarının önderinin 

İmam Buhârî olduğunu iddia etmekte ve gerçekte onun ortaya koyduğu çerçeve 

doğrultusunda hareket ettiklerini savunmaktadırlar. Nitekim daha önce 

Pakistan'daki Cemaati Ehl-i Hadis’in lideri olan Muhammed İsmail Selefî, bununla 

ilgili olarak şöyle söylemiştir: “Ehl-i Hadis mezhebi, İslâmî mezhepler arasında en 

geniş olanıdır. Bu yöntem, diğer tüm mezheplerden daha fazla ümmetin dinî 

maslahatlarını gözetmektedir; Kur’ân ve Sünnet ile daha güçlü bir bağa sahiptir. 

Çünkü her âlimin, doğrudan Kur’ân ve Sünnet’e başvurmasını ve onlara göre amel 

etmesini zorunlu görmektedir.” O, bu yöntemin önderinin ve rehberinin İmam 

Buhârî olduğunu düşünmekte ve “Sahîh-i Buhârî elimizde bulunmaktadır, bu temel 

üzerinden hareketle İmam Buhârî’nin, ehl-i hadis yönteminin başında olduğunu 

anlayabiliriz.” iddiasında bulunmaktadır.12 Ancak, İmam Buhârî'nin görüşünü 

günümüz ehl-i hadis anlayışıyla karşılaştırdığımızda, kullandıkları metotlarının 

birbirinden farklı olduğunu fark ediyoruz.  

3. İmam Buhârî Büyük Bir Fakih ve Müctehid 

Önde gelen imamlar ve insaf sahibi âlimler, İmam Buhârî’yi büyük fakihler ve 

müctehidler arasında saymaktadır. Bu husus hem Buhârî’nin hocaları ve çağdaşları 

hem de İslam dünyasında ilmi itibara sahip olanlar tarafından teyit edilmiştir. Bu 

sebeple kendisine “seyyidü’l-fukahâ”, “bu ümmetin fakihi”, “fukahânın tacı” ve 

“müctehid mutlak” gibi unvanlar verilmiştir. Allah Teâlâ, İmam Buhârî’ye yüksek 

bir azim ve keskin bir zekâ ihsan etmiş ve onun fıkıh ile hadis ilmini bir araya 

getirmesini sağlamıştır. İlmi yolculuğunun başında İbn Mübarek ve Vekî‘in 

kitaplarını ezberlemiş ve o dönemde Horasan’da yaygın olan ehl-i re’y fıkhını da 

öğrenmiştir.13 

İmam Buhârî, fıkhî meseleleri derinlemesine inceleme ve hükümler çıkarmada ehl-

i re’y metodundan büyük ölçüde istifade etmiştir. Ayrıca doğunun büyük 

 
12 Muhammed İsmâil Selefî, Mezhebu’l-İmam el-Buhârî, (Kuveyt: Giras Yayınları, 1. Basım, 
2010).,96-102. 
13 Abdüssettar eş-Şeyh, el-İmam el-Buhârî, 249. 



 

234 
 

 

fakihlerinden olan Ebû Hafs Ahmed b. Hafs el-Buhârî el-Hanefî’nin ilminden 

istifade etmiştir. Ayrıca İmam Mâlik’ten sonra Medine’de, Dâru’l-Hicre’nin önde 

gelen hocası olan Ebû Mus‘ab ez-Zührî gibi Mâlikî fakihlerinden de ilim 

öğrenmiştir. Bununla beraber Hümeydî ve Ebû Sevr ez-Za‘ferânî gibi Şâfiî 

mezhebine mensup âlimlerden de ders almış, Bağdat’ta defalarca İmam Ahmed ile 

bir araya gelmiştir. Bu birikimi sayesinde dört büyük fıkıh mezhebinin içtihat 

ekollerine ve istinbat (hüküm çıkarma) yöntemlerine vakıf olmuş, geniş bir fıkıh 

anlayışı elde etmiştir. İmam Buhârî, hadisleri üstün bir titizlikle ezberleyip sağlam 

bir şekilde nakletme becerisini, bu geniş fıkıh bilgisiyle birleştirmiştir. Bunun 

neticesinde, sahâbe ve tâbiînin fıkhî görüşleri ve içtihatları hakkında derin bir 

kavrayış kazanmıştır.14  

İmam Buhârî, fıkıh alanındaki yetkinliğini ve hadis âlimleri arasındaki kendine 

özgü konumunu el-Câmiʿu’s-Sahîh adlı eserinde açıkça ortaya koymuştur. Çünkü 

o, bu kitabında yalnızca hadis nakletmekle kalmamış hem ahkâma hem de ahkâmın 

dışındaki meselelere dair bilgiler vererek geniş kapsamlı bir eser meydana 

getirmiştir. Nitekim bunu, bab başlıkları ve bölümlerin tertibinde net bir şekilde 

görmek mümkündür. Hatta âlimler arasında meşhur olduğu üzere; “Buhârî’nin 

fıkhı, bab başlıklarında” sözü, onun şahsi fıkhını ve kendine has içtihadî yöntemini 

işaret etmektedir. O, eserinde yalnızca hadisle nakletmekle yetinmemiş, aynı 

zamanda Kur’ân, Sünnet, sahâbe ve tâbiînin sözleri gibi farklı delilleri de bir araya 

getirmiştir. Kısa ve özlü ifadelerle fıkıh, usûl-i fıkıh ve diğer birçok ilme işaret eden 

bab başlıklarının sayısı 3.918’e ulaşmıştır. Bu durum onun fıkhî yönünü temsil 

etmektedir. İmam Buhârî’nin içtihatları ve fıkhî görüşleri, dört mezhep imamlarının 

takip ettiği sistematik bir fıkıh kitabı şeklinde derlenmemiştir; zira o, hadislerin 

toplanmasını fıkhî bilgiler vermekten daha öncelikli görüyordu. Bununla birlikte, 

el-Kırâe Halfe’l-İmâm ve Refʿu’l-Yedeyn fi’s-Salât gibi belirli fıkhî meselelere dair 

müstakil eserler de kaleme almıştır.15 

 
14 Abdüssettar eş-Şeyh, el-İmam el-Buhârî, 250. 
15 Abdüssettar eş-Şeyh, el-İmam el-Buhârî, 250. 



 

235 
 

 

4. İmam Buhârî’nin Fıkhı 

İmam Buhârî keskin ve parlak anlayışıyla fıkhî istinbatlarda bulunmuş, Nebevî 

hadislerin metinlerinden birçok anlam çıkararak bunları, bab başlıklarında uygun 

bir şekilde zikretmiştir. Gerçekten de o, hadis fıkhının inceliklerini ortaya koymuş 

ve bab başlıklarıyla zihinleri hayrete düşürmüş, akılları hayranlık içinde 

bırakmıştır. Ayrıca, Sahîh adlı eserinde ahkâm ayetlerine özen göstermiş ve bu 

ayetlerden, özgün anlamlar istinbat etmiştir. Bu durum, ancak hadisler, rivayet ilmi 

ve hadislerin illetleri hakkında derin bir bilgiye sahip olmanın yanı sıra fıkıh ve dil 

alanlarında da yetkinlik ve uzmanlık gerektiren bir iştir.16   

İmam Buhârî, diğer fıkıh âlimler gibi belirli bir usûl-i fıkıh anlayışına tâbidir. Zira 

her müellifin, fıkhî eserini kaleme alırken belirli usûl-i fıkıh prensiplerine bağlı 

olması zaruridir. Bu çerçevede, onun takip ettiği usûlü tespit etmek için bab 

başlıklarına derinlemesine bir nazar yöneltmek gerekmektedir. Nitekim Buhârî 

bazen bab başlığını doğrudan bir usûlî kaide şeklinde açık bir biçimde ifade 

ederken, bazen de farklı bölümlerde istinbatlarını ortaya koyarak, bu usûlî 

yaklaşımını dolaylı şekilde yansıtmaktadır. Bu bağlamda, Sahîh-i Buhârî’de yer 

alan "Kitâbü’l-İ‘tisâm bi’l-Kitâb ve’s-Sünne" ve "Kitâbü Ahbâri’l-Âhâd" gibi 

müstakil bablar, onun usûl-i fıkıh anlayışını belirgin bir şekilde ortaya koymaktadır. 

Bu bölümler, gerçekte usûl-i fıkıhla ilgili temel meseleleri içermekte olup, 

Buhârî’nin delillerin bağlayıcılığı, haber-i vâhidin hücciyeti ve şer‘î hükümlerin 

dayanakları gibi konulara bakışını yansıtan önemli bölümler arasında yer 

almaktadır. İmam Buhârî'nin başvurduğu kaynaklar genel olarak şu şekilde 

özetlenebilir: Kitap, Sünnet, icmâ, kıyas, sahâbî kavli, örf, şer'u men kablenâ, 

istishâb, seddü'z-zerâi‘ ve maslahattır.17 

Her ne kadar bazı âlimler İmam Buhârî’yi, Şafiî mezhebi âlimlerinden, bazıları ise 

Hanbelî mezhebine mensup bir âlim olarak kabul etse de hakikat şudur ki: O, 

mutlak bir müctehid sıfatıyla meseleleri istinbat etmiştir. Bu durum birçok âlimin 

 
16 Ebü’l-Hasen Alî b. Halef b. Abdilmelik b. Battâl el-Bekrî el-Kurtubî, Şerhu Sahihi’l-Buhârî, ( 
Riyaz: Mektebetü’r-Rüşd Yayınları)., 6. 
17Hamit Sevgili, İmâm Buhârî’nin Fıkıh Anlayışı, 59.  



 

236 
 

 

sözlerinde açıkça görülmektedir. Nitekim Allâme Muhammed Enver Keşmîrî; 

“Onun hiçbir kimseyi taklit etmediğini, bilakis kendi içtihadıyla hüküm verdiğini 

belirtmiş; bazen içtihadının dört mezhepten biriyle örtüştüğünü, bazen ise onlara 

muhalif olduğunu ifade etmiştir.”18 

5. Buhârî'nin Bazı Fıkhî Görüşleri 

İmam Buhârî, Sahîhu’l-Buhârî'de çoğu ihtilaflı meselelerde kendi fıkhî görüşlerini 

ortaya koymuştur. Bu bölümde onun bazı fıkhî görüşlerine değinilecektir. 

a. Bazı Namaz İntikallerinde Elleri Kaldırmak 

Fakihler arasında ihtilaf edilen meselelerden biri, rükûdan önce ve sonra ellerin 

kaldırılmasıdır. Hanefîler dışında diğer üç mezhep, ellerin bu gibi yerlerde 

kaldırılmasını sünnet kabul etmektedir.19 İmam Buhârî'nin bu konudaki görüşü de 

cumhurun görüşüyle örtüşmektedir. Nitekim o, el-Câmiʿu'ṣ-Ṣaḥîḥ adlı eserinde bu 

meseleye özel bir başlık tahsis etmiştir: “Kişi iftitah tekbirini getirdiğinde, rükûya 

gittiğinde ve rükûdan doğrulduğunda ellerini kaldırma babı.”20 Ayrıca İmam 

Buhârî, ikinci rekâtten kalkarken ellerin kaldırılmasına dair de bir başlık açmıştır: 

“Tehiyyâtı okuduktan sonra, ikinci rekâtten kalkarken ellerin kaldırılması babı.”21 

Buhârî, ilgili başlıkların altında, Hz. Peygamber’in (s.a.v) belirtilen yerlerde ellerini 

kaldırdığına dair sahih rivayetleri nakletmiştir. Bu bağlamda, Abdullah b. Ömer ve 

Mâlik b. Huveyris’ten gelen rivayetleri aktararak, söz konusu uygulamanın sünnet 

olduğu görüşünü belirtmiştir. 

b. Oruçlu Kimsenin Unutarak Yemesi ve İçmesi 

Oruçlu bir kimsenin unutkanlık sebebiyle bir şey yiyip-içmesi durumunda 

orucunun bozulup bozulmayacağı konusunda fakihler arasında görüş ayrılığı 

 
18 Fehd bin Abdullah bin Abdurrahman el-Ureynî, Fıkhül- İmam el-Buhârî fi’l-Cenâ’iz, Yüksek 
Lisans Tezi, ( Ümmü’l-Kurâ Üniversitesi, İslami İlimler Fakültesi, 1998), 56. 
19 Ebû Yûsuf Ya’kûb b. İbrâhîm el-Ensârî, Kitâbü’l-Âsâr,(Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1355), 
20 -21; Ebû’l-Hasan Alî b. Muhammed b. Habîb el-Mâverdî, el-Hâvi’l-Kebîr fî Fıkhi’l Mezhebi’l-
İmâmi’ş Şâfiî, I-XVIII,( Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1414/1994), 134. 
20 عفر	اذا	و	عكر	اذو	ربك	اذا	نیدیلا	عر	باب  Buhârî, Ezân 82.	
نیتعكرلا	نم	ماق	اذا	نیدیلا	عفر	باب 21  Buhârî, Ezân 84. 



 

237 
 

 

bulunmaktadır. Hanefî, Şâfiî ve Hanbelî mezheplerine göre, unutkanlıkla bir şey 

yiyip-içen kişinin orucu bozulmaz ve bu orucu kaza etmesi gerekmez. Ancak 

Mâlikî fakihlerine göre, oruç bozulur ve kaza edilmesi gerekir.22 

İmam Buhârî, unutkanlık sebebiyle orucun bozulmayacağını ve kaza edilmesinin 

gerekmediğini savunmuştur. Bu görüşünü desteklemek amacıyla: “Unutkanlık 

nedeniyle yiyip içen oruçlu kimse ile ilgili bölüm” başlığını açmıştır. Bu başlık 

altında, Ebû Hureyre'den bir hadis nakletmiştir. Bu hadise göre oruçlu bir kişi 

unutkanlıkla bir şey yer veya içerse, orucunu tamamlamalıdır; çünkü onu yediren- 

içiren, Allah'tır.23 

c. Müt‘a Nikâhı 

Müt‘a nikâhı, kadın ile erkek arasında evliliğe engel teşkil eden herhangi bir 

durumun bulunmaması hâlinde erkeğin, kadına belirli bir bedel ödemesi 

karşılığında belirli bir süre için evlilik hayatı yaşamayı kabul etmeleri şeklinde 

tanımlanır.24 Âlimler, müt'a nikâhının haram olduğu konusunda ittifak etmiştir. 

Fakat İmamîyye mezhebi, bu tür bir akdi kabul etmektedirler.25  

İmam Buhârî, müt‘a nikâhının hükmü konusunda cumhurun görüşüyle muvafık 

olup Sahîhu’l-Buhârî'de, müt‘a nikâhının Resûlullah (s.a.v) tarafından 

yasaklandığına dair bir bâb açmıştır.26 Buhârî, ilgili bâbın altında Hz. Ali (r.a)’den, 

müt‘a nikâhının başlangıçta geçici bir ruhsat olarak verildiğini ancak daha sonra 

Resûlullah (s.a.v) tarafından yasaklandığını bildiren rivayetleri nakletmiştir. Daha 

sonra kendi görüşünü de şu ifadelerle dile getirmiştir: Ebû Abdullah (Buhârî) der 

ki: “Hz. Ali, Resûlullah’tan aktardığı rivayet ile mut‘a nikâhının neshedildiğini 

beyan etmiştir.”27 

 
22 Hamit Sevgili, İmâm Buhârî’nin Fıkıh Anlayışı, 242. 
23 Buhârî, Savm, 26. 
24 Vehbe ez- Zühaylî, el-Fıkhü’l-İslami ve Edilletuhu, (Beyrut: Darü’l-Fikir yayınları,2012)., Ix, 
6565. 
25Abdulhamid Mahmud Tahmaz, el-Fıkhü’l-Hanefi fi Sevbihi’l-Cedid, (Beyrut: Daru’l-Kalem         
Yayınları, 2009), II, 79. 
ارخا	ةعتملا	حاكنلا	نع	ملسو	ھیلع	الله	ىلص	يبنلا	يھن	باب 26  Buhârî, Nikâh 31. 
27  Buhârî, Nikâh 31.	



 

238 
 

 

d. Mükreh’in Tasarrufu 

İslam hukukunda "ikrah" terimi, kişinin rızası bulunmayan bir fiili ya da sözü, tehdit 

edici nitelikte bir zorlamayla yapmaya mahkûm edilmesini ifade eder; ayrıca, tehdit 

altında bırakılan kişiye “mükreh” denir.28 

İmam Buhârî, mükrehin hiçbir tasarrufunu, hukuki anlamda geçerli kabul etmemiş; 

Sahîhu’l Buhârî’de “Kitabü’l-İkrah” adlı bir başlık açarak ve bazı ayetleri delil 

getirerek görüşünü ortaya koymuştur. Bu görüşe muhalif olanları, “Kâle 

ba'du'n_nâs” ( سانلا ضعب لاق ) ifadesini kullanarak iki yerde eleştirmiştir. İlk bölümde, 

mükrehin durumuna ilişkin görüşünü beyan etmiş ve bu hâlde gerçekleşen her türlü 

işlemin hukuki olarak geçersiz olduğunu savunmuştur. Bundan sonra ( سانلا ضعب لاق ) 

onlardan bazılarına göre ifadesini kullanıp, Hanefî fukahâsını kastederek; Bir 

kimsenin “İkrâ” yoluyla satın aldığı malın caiz olduğunu kabul etmektedirler 

ifadesini kullanmıştır.29  

İkinci bölümde, "Kâle ba'du'n_nâs" ( سانلا ضعب لاق ) ifadesini kullanarak; zorlama 

altındaki kişinin alkol içmek ve ölü hayvan etini yemek nedeniyle suçlu 

sayılmadığını, aynı zamanda bu durumda yapılan hukuki işlemlerinin de geçersiz 

olduğunu kabul edildiği belirtilmektedir. Bu hususta, tehdidin kişinin kendisine ait 

olması, akrabalarına ait olması veya başka bir Müslüman için olması arasında hiçbir 

fark gözetilmemiştir. Bu bağlamda Buhârî, “Kitabü’l-İkrah” başlığı altında, kişiye 

ait olan ikrah ile akrabaları ve diğer Müslümanlarla ilgili olan şeklinde ayıran bazı 

âlimleri eleştirmiştir. Buhârî, bu ayrımı yapanların Kur'ân ve Sünnet’e 

dayanmadığını açıklamıştır.30 Buhârî’nin eleştirdiği görüş, Hanefî fıkıh fukahâsına 

ait görüştür. 

e. Zina Eden Bekâr Erkek ve Kadının Cezası 

İslam âlimleri hür, bekâr erkek ve kadının zina cezasının yüz değnek olduğu 

konusunda ittifak etmişlerdir. Ancak sürgün cezasının zina haddine dâhil olup 

 
28 Ali Bardakoğlu, “İkrah”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 
2000), 30-37. 
29 Buhârî, Kitâbü’l-İkrâh, 7. 
30 Buhârî, Kitâbu’l-İkrâh 7. 



 

239 
 

 

olmadığı konusunda ihtilaf etmişlerdir. Hanefî fukahâsı, bunun cezasını had olarak 

kabul etmezken, Mâlikî mezhebi ise yalnızca erkekler için zina haddinin bir parçası 

olarak kabul etmiştir. Şâfiî ve Hanbeli mezhepleri ise hem erkek hem de kadın için 

sürgünü zina haddinin bir parçası olarak kabul etmiştir.31 

İmam Buhârî bu konu ile ilgili olarak şöyle bir başlık açmıştır: 

“Bekâr erkek ve bekâr kadın zina suçu işlediklerinde yüz değnekle cezalandırılır ve 

sürgün edilir.” 

İmam Buhârî, sürgünün zina haddinin bir parçası olduğu görüşünü: Ebû Hureyre 

ve Zeyd b. Hâlid’den aktardığı rivayetlerle desteklemiştir. Ayrıca Hz. Ömer’in de 

sürgün cezasını uyguladığını nakletmiştir.32 

Sonuç 

İmam Buhârî, İslam dünyasının en değerli şahsiyetlerinden biridir. Sahih hadisleri 

bir araya getirdiği el-Câmiu’s-Sahîh adlı eseri telif etmesi, onu seçkin ve önde gelen 

âlimler arasında konumlandırmıştır. O, yalnızca üstün bir muhaddis olarak değil, 

aynı zamanda bir fakih ve hatta müctehid olarak da kabul edilmiştir. İmam Buhârî, 

her ne kadar ehl-i hadis ekolüne mensup biri olarak görülse de onun fıkhî ve içtihadî 

konumu da göz ardı edilemez. Zira Sahih-i Buhârî’deki başlıklar altında ele aldığı 

fıkhî meseleler ve ortaya koyduğu hükümler onun, yalnızca bir muhaddis olmanın 

ötesinde, hadis ve fıkhı bir araya getiren bir âlim olduğunu da göstermektedir. 

Günümüzde bazı ehl-i hadis mensupları, İmam Buhârî için “bizim rehberimiz” 

diyerek sadece hadis imamı olduğunu iddia etseler de bu durum sadece bir iddiadan 

ibarettir. Çünkü yukarıda da ifade ettiğimiz gibi; el-Câmiu’s-Sahîh adlı eserinde 

sahih hadisleri nakletmekle kalmayıp, birçok bab başlığı altında kendi fıkhî 

görüşlerini delilleri ile ortaya koymuştur. Bu durum bize, Buhârî’nin ehl-i hadis 

duruşu ve fıkhî görüşleri hakkında bir fikir vermektedir.  

 
31 Hamit Sevgili, İmâm Buhârî’nin Fıkıh Anlayışı, 289. 
32 Buhârî, Kitâbü’l-Hudûd 32. 



 

240 
 

 

Kaynakça 

Abdüssettar eş-Şeyh. el-İmâm el-Buhârî. Dımaşk: Dâru’l-Kalem, 2007. 

Akgün, Hüseyin. İmam Buhârî. İstanbul: Ensar Yayınları, 1. Basım, 2022. 

Aydınlı, Abdullah. “Ehl-i Hadîs.” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 
İstanbul: TDV Yayınları, 1994. 

Bardakoğlu, Ali. “İkrah.” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. İstanbul: 
TDV Yayınları, 2000. 

el-A‘zamî, Muhammed Mustafa. “Buhârî.” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi. İstanbul: TDV Yayınları, 1992. 

el-Ensârî, Ebû Yûsuf Ya‘kûb b. İbrâhîm. Kitâbü’l-Âsâr. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-
İlmiyye, 1355. 

el-Kurtubî, Ebü’l-Hasen Alî b. Halef b. Abdilmelik b. Battâl el-Bekrî. Şerhu 
Sahîhi’l-Buhârî. Riyâz: Mektebetü’r-Rüşd. 

el-Mâverdî, Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Habîb. el-Hâvî’l-Kebîr fî Fıkhi’l-
Mezhebi’l-İmâmi’ş-Şâfiî, I–XVIII. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 
1414/1994. 

el-Ureynî, Fehd b. Abdullah b. Abdurrahman. Fıkhu’l-İmâm el-Buhârî fi’l-Cenâiz. 
Yüksek Lisans Tezi, Ümmü’l-Kurâ Üniversitesi, İslami İlimler Fakültesi, 
1998. 

es-Sübkî, Ebû Nasr Tâcüddîn Abdülvehhâb b. Alî b. Abdilkâfî. Tabakâtü’ş-
Şâfi‘iyyeti’l-Kübrâ. Kahire: Dâru İhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyye, 1918. 

ez-Zühaylî, Vehbe. el-Fıkhu’l-İslâmî ve Edilletuhû, IX. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 2012. 

Sevgili, Hamit. İmâm Buhârî’nin Fıkıh Anlayışı. Doktora Tezi, Dicle Üniversitesi, 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, İslam Hukuku Bilim Dalı, 2015. 

Selefî, Muhammed İsmâil. Mezhebu’l-İmâm el-Buhârî. Kuveyt: Gırâs Yayınları, 1. 
Basım, 2010. 

Tahmaz, Abdülhamîd Mahmûd. el-Fıkhu’l-Hanefî fî Sevbihi’l-Cedîd. Beyrut: 
Dâru’l-Kalem, 2009. 

	



 

241 
 

 

Sahîh-i Buhârî’de Aile Hukukuna Dair Hadislerin Mezhepler 

Üzerindeki Etkisi 

 

Ekrem Koç* 

 

Özet 

İmam Buhârî (ö. 256/870) hadis ilminde ön planda olmasının yanında, fıkıh ilminin 

temel dayanaklarını oluşturan hadisleri derleyerek, mezheplerin içtihat sistemlerine 

doğrudan etki eden bir zemin oluşturmuştur. Sahîhu’l-Buhârî, yalnızca bir hadis 

koleksiyonu olmanın ötesinde, fıkhî meseleleri ele alma yöntemiyle hukukî yorum 

farklılıklarına da yön vermiştir. Bu bağlamda, aile hukuku alanında nikâh, talâk, 

nafaka, velayet ve iddet gibi konulara dair hadislerin mezhepler tarafından nasıl 

yorumlandığı önem arz etmektedir. Bu çalışma, Buhârî’nin aile hukukuna dair 

hadislerinin dört büyük fıkıh mezhebi (Hanefî, Mâlikî, Şâfiî, Hanbelî) üzerindeki 

etkisini incelemekte ve bu hadislerin içtihat sistemlerine nasıl yansıdığını analiz 

etmektedir. Hanefî mezhebi kıyasa dayalı yaklaşımı, Şâfiî mezhebi nas merkezli 

yorum anlayışı, Mâlikî mezhebi Medine ehlinin ameline bağlılığı, Hanbelî mezhebi 

ise zahirî delalete bağlı yaklaşımı ile öne çıkmaktadır. Çalışmada, nikâh akdi, 

talâkın geçerliliği, nafaka, velayet ve iddet süresi gibi konulara dair hadislerin 

mezhepler tarafından nasıl ele alındığı, karşılaştırmalı analiz yöntemi ile 

değerlendirilecektir. Araştırma kapsamında, Buhârî’nin fıkhî başlıklandırma 

yöntemi, hadisleri hangi bağlamda ele aldığı ve bu yöntemin mezhepler tarafından 

nasıl yorumlandığı tartışılacaktır. Özellikle talâkın sözlü beyanla gerçekleşmesi, üç 

talâk meselesi, kadının evlilik akdindeki yetkisi ve boşanma sonrası iddet süresi 

gibi konular, mezheplerin Buhârî’nin hadislerinden çıkardıkları hükümler açısından 

analiz edilecektir. Bu çalışmanın önemi, Buhârî’nin aile hukukuna dair hadislerinin 

 
* Dr. Öğr. Üyesi, Ağrı İbrahim Çeçen Üniversitesi, İslami İlimler Fakültesi, ekoc@agri.edu.tr, 
orcid.org/0000-0003-0408-9834 

mailto:ekoc@agri.edu.tr


 

242 
 

 

mezhepler arasındaki farklı içtihatları nasıl şekillendirdiğini ortaya koymasıdır. 

Literatürde genellikle hadislerin mezhepler üzerindeki genel etkisi ele alınmış 

olmakla birlikte, bu çalışma aile hukukuna dair belirli hadisler üzerinden 

mezheplerin yorum farklarını derinlemesine analiz ederek bu alandaki akademik 

boşluğu doldurmayı amaçlamaktadır. Sonuç olarak, Buhârî’nin hadis 

metodolojisinin İslam hukukunun şekillenmesindeki rolü ortaya konacak, 

mezheplerin onun rivayetlerine yaklaşımları karşılaştırmalı olarak 

değerlendirilecektir. Aynı zamanda, Buhârî’nin hadislerinin günümüz İslam 

hukuku açısından nasıl bir referans teşkil edebileceği ve bu hadislerin çağdaş İslam 

hukuku çalışmaları çerçevesinde nasıl ele alınabileceği tartışılacaktır. 

Anahtar kelimeler: Fıkıh, İmam Buhari, Hadis, Aile Hukuku 

 

 

The Impact of Bukhārī's Hadiths on Family Law on the Sects 

 

Ekrem Koç* 
 

Abstract 

Imam al-Bukhārī (d. 256/870) was not only at the forefront of the science of hadīth, 

he also created a foundation that directly influenced the legal systems of the sects 

by compiling the hadīths that form the basis of the science of fiqh. Sahīh al-Bukhārī 

was not only a collection of hadīths, but also shaped the differences of legal 

interpretation with the way it dealt with jurisprudential issues. In this context, it is 

important to understand how the hadiths on issues such as marriage, talaq, alimony, 

custody and iddat are interpreted by the sects in the field of family law. This study 

 
* Assist Prof. Dr., Agri Ibrahim Cecen University, Faculty of Islamic Studies, ekoc@agri.edu.tr, 
orcid.org/0000-0003-0408-9834 

mailto:ekoc@agri.edu.tr


 

243 
 

 

examines the impact of al-Bukhārī's hadiths on family law on the four major schools 

of jurisprudence (Hanafi, Mālikī, Shāfi'ī, Hanbalī) and analyses how these hadiths 

were reflected in their jurisprudential systems. The Hanafi madhhab stands out for 

its approach based on qiyas, the Shafi'i madhhab for its interpretation centred on 

nasah, the Mālikī madhhab for its adherence to the practice of the people of Medina, 

and the Hanbalī madhhab for its approach based on zahirī evidence. In this study, 

the comparative analysis method is used to assess how the hadiths on issues such 

as the marriage contract, the validity of talaq, alimony, guardianship and the 

duration of iddat are handled by the sects. The study will discuss al-Bukhārī's 

method of jurisprudential classification, the context in which he treated the hadiths, 

and how this method was interpreted by the sects. In particular, issues such as the 

verbal declaration of talaq, the issue of three talaqs, the authority of the woman in 

the marriage contract, and the period of iddat after divorce are analysed in terms of 

the sects' rulings from al-Bukhārī's hadiths. The importance of this study is that it 

shows how al-Bukhārī's hadiths on family law shaped the different jurisprudence 

of the sects. Although the literature has generally dealt with the general impact of 

hadiths on sects, this study aims to fill the scholarly gap in this area by analysing in 

depth the differences in sectarian interpretation through specific hadiths on family 

law. As a result, the role of al-Bukhārī's hadīth methodology in shaping Islamic law 

will be revealed and the sects' approaches to his narratives will be evaluated 

comparatively. At the same time, it will be discussed how Bukhārī's hadīths can 

serve as a reference for contemporary Islamic law and how these hadīths can be 

treated within the framework of contemporary Islamic legal studies. 

Keywords: Fiqh, Imam Bukhari, Hadith, Family Law 

 

Giriş 

İslâm düşünce tarihinde hadis ve fıkıh ilimleri hem kaynak kullanımı hem de 

metodoloji açısından birbirine sıkı sıkıya bağlı iki temel disiplindir. Bu iki alanın 

kesişim noktalarından biri, sahih hadislerin fıkıh mezheplerinde nasıl 



 

244 
 

 

anlamlandırıldığı ve yorumlandığıdır. Özellikle hadisleri sadece rivayet eden değil, 

aynı zamanda bu rivayetleri fıkhî anlam çerçevesinde sınıflandırarak sistematik bir 

yapı kuran muhaddisler, hukuki düşüncenin oluşumunda etkili birer figür olarak 

öne çıkmıştır. Bu noktada İmam Muhammed b. İsmail el-Buhârî (ö. 256/870), 

yalnızca hadis ilminde değil, İslâm hukuk düşüncesinin teşekkülünde de merkezi 

bir yere sahiptir.1 

el-Câmiʿu’s-sahîh (Sahîh-i Buhârî) isimli eseriyle İmam Buhârî, sahih kabul ettiği 

hadisleri isnad titizliğiyle bir araya getirmekle kalmamış, aynı zamanda onları konu 

başlıklarına ayırarak fıkhî meselelerle ilişkilendirmiş ve böylece sonraki dönem 

fakihlerinin istidlâl biçimlerini doğrudan etkilemiştir. Onun bu yönüyle fıkıh 

usulünde yalnızca bir râvî değil, delil sistematiğini yönlendiren bir kurucu otorite 

olduğu görülmektedir. Buhârî’nin aile hukukuna dair hadisleri tercih ederken 

gösterdiği bağlamsal dikkat, rivayetlerin yalnızca içerikleriyle değil, fıkhî anlam 

üretimine katkı sağlayacak biçimde sunulmalarıyla da ön plana çıkmıştır. 

Rivayetlerin diğer hadis koleksiyonlarında da yer alması, Buhârî'nin sistematik 

sunumunun mezhepler üzerindeki etkisini gölgelememektedir. Buhârî’nin isnâd 

güvenilirliğini önceleyen yaklaşımı ve hadisleri içerik bağlamlarıyla birlikte 

sunması, mezheplerin bu rivayetleri doğrudan şer‘i delil olarak kabul etmelerinde 

belirleyici rol oynamıştır. Nitekim Hanefî, Şâfiî, Mâlikî ve Hanbelî mezhepleri, 

Buhârî’nin eserinde yer verdiği aile hukukuna dair hadisleri yalnızca ahlaki uyarılar 

olarak değil; doğrudan hukuk üreten normatif metinler olarak değerlendirmişlerdir. 

Bu çalışmada, Sahîh-i Buhârî’de yer alan ve aile hukukunun temel meselelerini 

(nafaka önceliği, aile bireylerinin karşılıklı sorumlulukları, nikâhta kadın rızası ve 

iddet süresinde boşama) konu edinen dört hadis üzerinden, dört mezhebin bu 

rivayetleri nasıl yorumladığı ve mezhepler arası benzerlik ve farklılıkların hangi 

usulî esaslara dayandığı incelenmektedir. Çalışmanın amacı, Buhârî’nin fıkıh 

 
1 bk. Mehmet Cengiz, “Buhârî’nin (ö. 256/870) Fıkhî/Usûlî Kimliği Üzerine Bir Analiz: İcmâ ve 
Kıyas Özelinde”, Dini Tetkikler Dergisi 4/2, (Aralık 2021), 336-360; Fahreddin Yıldız, İlmî Bir 
Disiplin Olarak Fikhü’l-Hadîs (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Yayımlanmamış Doktora Tezi, 2016), 169-170. 



 

245 
 

 

düşüncesine katkısını, hadislerin şer‘i bağlama taşınmasında üstlendiği işlev 

üzerinden tespit etmek ve mezheplerin bu hadislerle nasıl hukuk ürettiğini 

karşılaştırmalı olarak ortaya koymaktır. Hadislerin mezhepler tarafından nasıl 

anlamlandırıldığına dair yapılacak bu analiz, sünnetin hukuk üretimindeki kurucu 

rolünü yeniden değerlendirme imkânı sunacaktır. 

1. Nafaka: Aile İçi Geçim Yükümlülüğü ve Öncelik Sıralaması 

1.1. Hadisin Konumu ve Lafzı 

Hz. Peygamber, sadaka verme davranışının hem ahlaki hem de sosyal sorumluluk 

boyutuna işaret eden şu ifadeleriyle, infakın öncelik sırasını ve bireysel tutumları 

belirlemiştir: 

“Veren el, alan elden daha hayırlıdır. Geçimini sağladığın kimselerden başla. En 

faziletli sadaka, ihtiyaç fazlası maldan verilendir. Kim iffetli kalmak isterse, Allah 

onu iffetli kılar; kim kanaatkâr olmaya çalışırsa, Allah onu zenginleştirir.”2 

1.2. Mezheplerin Yaklaşımları 

1.2.1. Hanefî Mezhebi 

Hanefî fıkıh geleneğinde “En faziletli sadaka, ihtiyaç fazlası maldan verilendir. 

Geçimini sağladığın kimselerden başla”3 hadisi; sadakanın mahiyeti, öncelik sırası 

ve infakta denge ilkesi bakımından temel belirleyici naslardan biri kabul edilmiştir. 

Hanefî âlimler, bu hadisi yalnızca bir ahlaki telkin olarak değil, şer‘i hüküm 

doğuran bağlayıcı bir ilke olarak değerlendirmişlerdir. 

Cessâs (ö. 370/981), hadisi fıkhî bir prensip olarak yorumlar. Sadakanın fazilet 

kazanması için kişinin önce kendi ve ailesinin zarurî ihtiyaçlarını karşılamış olması 

gerektiğini vurgular. Ona göre sadaka, asli yükümlülükleri ihlâl edecek şekilde 

 
2 Ebû Abdullâh Muḥammed b. İsmâîl el-Buḫârî, el-Câmiʿuʾl-müsnedüʾṡ-ṡaḥîḥuʾl-muḫtaṡar, nşr. 
Muḥammed Zuheyr en-Nâṡır (Beyrut: Dâru Ṭavḳiʾn-Necât, 1422/2001), 2/112, 7/63. 
3 Buḫârî, el-Câmiʿ, 2/112, 7/63. 



 

246 
 

 

verilmemeli; bilakis nafaka sorumluluğu gözetilmelidir.4 Bu yaklaşım, sadakayı 

keyfî bir ihsan değil, düzenli ve sorumluluk temelli bir ibadet olarak konumlandırır. 

Zeylaî (ö. 743/1342), “ ىنغ رھظ نع ” (ihtiyaç fazlası maldan verme) kaydını, 

sadakanın meşruiyet ve geçerlilik şartları bağlamında ele alır ve bu ifadenin malî 

yeterlilikle doğrudan ilişkili olduğunu belirtir. Hadiste geçen “ لوعت نمب أدبا ” (geçimini 

sağladığın kimselerden başla) emrini ise, nafile sadakada bir öncelik sırasından 

ziyade, nafakanın şer‘i bir zorunluluk olduğunu ortaya koyan bağlayıcı bir hüküm 

olarak değerlendirir. Özellikle nafaka yükümlülüğünün yerine getirilmemesi 

halinde, aile bireylerinin bu hakkı talep edebileceği ve nafaka yükümlülüğünün örfe 

uygun biçimde düzenlenmesi gerektiği vurgulanır. Zeylaî’ye göre nafaka, evlilik 

bağının korunmasında cinsel birliktelikten dahi önce gelen, tek taraflı ve öncelikli 

bir yükümlülüktür. Bu nedenle nafaka aczi, evliliği sona erdirmeyi değil; 

borçlandırma yoluyla yükümlülüğün devamını gerektirir.5 

İbn Ebî’l-İzz (ö. 792/1390), “ لوعت نمب أدبا ” ifadesini, infakta merkeze en yakın 

çevreden başlanması gerektiği prensibiyle açıklar. Ona göre infakta temel 

belirleyici ölçüt, gösteriş veya israf değil; ihtiyaç, yakınlık ve dinî sorumluluktur. 

Aile fertlerine yapılan infak hem farz hem de nafile türü sadakalar açısından 

öncelikli sayılmalı; bu yönüyle ilgili hadis, sadece ahlâkî bir tavsiye değil, şer‘i 

önceliklendirme ilkesini yansıtan bağlayıcı bir düzenleme olarak 

değerlendirilmelidir.6 

Cemâl el-Malatî (ö. 803/1401), “ لوعت نمب أدبا ” hadisini mülkiyet tasarrufları ve infak 

öncelikleri bağlamında değerlendirir. Rivayetlerde yer alan, maddi sıkıntı yaşayan 

bir kişinin tedbir yoluyla azat ettiği kölesini Hz. Peygamber’in bizzat sattırması ve 

bedelinin ailesine harcanmasını emretmesi, Malatî’ye göre infakta sadakadan önce 

nafakanın geldiğini ve bu önceliğin bağlayıcı bir şer‘i tertip ilkesine dayandığını 

 
4 Ebû Bekir Aḥmed b. Alî er-Râzî el-Ceṡṡâṡ, Şerḥu Muḫtaṡariʾṭ-Ṭaḥâvî, nşr. İṡmetullâh İnâyetullah 
Muḥammed vd. (b.y.: Dâruʾl-Beşâʾir, 1431/2010), 4/159. 
5 Oŝmân b. Alî b. Meḥcen el-Bâriʿî Faḫruddîn Zeylaʿî el-Ḥanefî. Tebyînuʾl-ḥaḳâîḳ şerḥu Kenziʾd-
daḳâiḳ ve ḥâşiyetiʾş-Şelebî (Ḳahire: el-Maṭbaʿatüʾl-Kubreʾl-Emîriyye, 1313/1895), 3/54. 
6 Muḥammed b. Alâiddîn Alî İbn Ebiʾl-İzz ed-Dimeşḳî, et-Tenbîh alâ müşkilâtiʾl-Hidâye, nşr. 
Abdulḥakîm b. Muḥammed Şâkir-Enver Ṡâliḥ Ebû Zeyd (b.y.: y.y., 1424/2003), 3/1476. 



 

247 
 

 

gösterir. İnfakın bu bağlamda kendine özgü bir sıralaması vardır: önce birey, sonra 

ailesi, ardından yakın akrabalar. Bu düzenleme yalnızca toplumsal bir etik değil, 

mülkiyetin kullanımında şer‘i öncelikleri belirleyen normatif bir ilkedir. 

Resûlullah’ın mülkiyet tasarrufuna doğrudan müdahalesi, bu tertip ilkesinin sadece 

ahlaki değil, hukuki olarak da geçerli olduğunu teyit eder.7 

Aynî (ö. 855/1451), “ ىنغ رھظ نع ” ifadesini, fıtır sadakasının vücûb şartları 

çerçevesinde değerlendirir. Ona göre bu ifade, kişinin temel ihtiyaçlarını 

karşıladıktan sonra sadaka yükümlülüğünün başlayacağını ifade eder. “ لوعت نمب أدبا ” 

ifadesi ise, sadakanın öncelikle bakmakla yükümlü olunan kimselere yöneltilmesi 

gerektiğini ortaya koyar. Aynî, bu hadisin yalnızca ahlaki bir öğüt değil; sadakanın, 

özellikle fıtır sadakasının fıkhi bağlamda nasıl düzenleneceğine dair normatif bir 

dayanak teşkil ettiğini belirtir.8 Bu yönüyle hadis, fıtır sadakasının kimler adına ve 

hangi mali yeterlilik şartıyla vacip olacağını belirleyen usulî çerçevenin bir parçası 

olarak değerlendirilir. 

1.2.2. Şâfiî Mezhebi 

Şâfiî fıkıh geleneğinde söz konusu hadis, yalnızca ahlâkî bir tavsiye olarak değil, 

bireyin malî tasarruflarını yönlendiren normatif ve bağlayıcı bir ilke olarak 

değerlendirilmiştir. Bu yaklaşım, özellikle nafaka, kefaret ve sadaka gibi infak 

türlerinin öncelik sıralamasında belirleyici olmuştur. Bu çerçevede, Rûyânî (ö. 

502/1108), nafaka sorumluluğunu evlilik akdinin geçerliliği ve devamı açısından 

zaruri bir yükümlülük olarak değerlendirir. Nafakanın temin edilememesi halinde 

kadına fesih talep etme hakkının doğacağını savunur. Saîd b. el-Müseyyeb’den (ö. 

94/713) nakledilen şu ifadeye yer verir: “Bir kimse eşine nafaka temin edemiyorsa, 

araları ayrılır.”9 Bu değerlendirmeler, Şâfiî mezhebinde nafakanın yalnızca ahlaki 

 
7 Ebüʾl-Meḥâsin Yûsuf b. Mûsâ b. Muḥammed Cemâluddîn el-Malaṭî el-Ḥanefî, el-Muʿtaṡar 
mineʾl-muḫtaṡar min Müşkiliʾl-âŝâr (Beyrut: Âlemüʾl-Kütüb, ts.), 2/92. 
8 Ebû Muḥammed Maḥmûd b. Aḥmed Bedruddîn el-Aynî, Minḥatüʾs-sülûk fî şerḥi Tuḥfetiʾl-mulûk, 
nşr. Aḥmed Abdurrazzâḳ el-Kubeysî (b.y: y.y., 1428/2007), 246. 
9 Ebüʾl-Meḥâsin Faḫrulislâm Abdulvâḥid b. İsmâîl b. Aḥmed er-Rûyânî eṭ-Ṭaberî, Baḥruʾl-meẑheb, 
nşr. Ṭârıḳ Fetḥî es-Seyyid (b.y.: y.y., 2009), 11/474. 



 

248 
 

 

bir sorumluluk değil, evlilik bağını doğrudan etkileyen ve ihlâli halinde feshe neden 

olabilecek hukuki bir vecibe olduğunu açık biçimde ortaya koymaktadır. 

Mâverdî (ö. 450/1058), “ لوعت نمب أدبا ” hadisini, bireyin ailesine yönelik nafaka 

sorumluluğunun, sadaka ve kefaret gibi mali ibadetlerden daha öncelikli olduğu 

şeklinde yorumlar. Ona göre, mali gücü sınırlı olan bir kişi, elindeki imkânları 

öncelikle kendisinin ve bakmakla yükümlü olduğu kimselerin temel ihtiyaçlarını 

karşılamaya tahsis etmelidir. Kefaret gibi ibadetler ise, ancak bu asli ihtiyaçlar 

temin edildikten sonra ifa edilebilir. Nitekim Hz. Peygamber’in, oruç kefareti 

olarak sadaka vermesi gereken sahabeye, ailesinin daha muhtaç olduğunu 

belirtmesi üzerine “Onu al, kendin ve ailen için kullan”10 buyurması, bu önceliğin 

nebevî temellendirmesini oluşturmaktadır.11 

Benzer şekilde Cüveynî (ö. 478/1086), “geçimini sağladıklarınla başla” emrini, 

infakta şer‘i ve akli önceliklerin merkezine yerleştirir. Ona göre, kişinin kendisi ve 

ailesinin geçimini temin etmeden başkalarına sadaka vermesi, fıkhi bakımdan 

tertibe aykırıdır ve akli olarak da tasvip edilemez.12  Bu görüş, infakın merkezden 

çevreye doğru yayılan bir sorumluluk halkası içinde değerlendirilmesi gerektiği 

fikrini yansıtır. 

Şirbînî (ö. 977/1569), “ لوعت نمب أدبا ” hadisini, infakın öncelik sıralamasını belirleyen 

bağlayıcı bir ölçüt olarak ele alır. Ona göre, birey borcunu ödemeden veya 

bakmakla yükümlü olduğu kimselerin nafakasını karşılamadan sadaka veremez; 

böyle bir sadaka dinen caiz olmadığı gibi, vâcip veya müstehap olan nafaka 

sorumluluğuna da aykırıdır. Bu nedenle sadaka, kişinin farz yükümlülüklerini 

yerine getirmesinden sonra, ancak imkân kalması halinde yerine getirilebilecek 

 
10 Ebüʾl-Ḳâsım Suleymân b. Aḥmed b. Eyyûb eş-Şâmî eṭ-Ṭaberânî, Müsnedüʾş-Şâmiyyîn, nşr. 
Ḥamdî b. Abdulmecîd es-Selefî (Beyrut: Müessesetüʾr-Risâle, 1405/1984), 3/322. 
11 Ebüʾl-Ḥasen Alî b. Muḥammed el-Mâverdî el-Baṡrî, el-Ḥâvîʾl-kebîr fî fıḳhi meẑhebiʾl-İmâmiʾş-
Şâfiʿî, nşr. Alî Muḥammed Meʿûḍ, Âdil Aḥmed Abdulmevcûd (Beyrut: Dâruʾl-Kütübil-İlmiyye, 
1419-1999), 10/497. 
12 Ebüʾl-Meʿâlî Abdulmelik b. Abdullâh el-Cüveynî, Nihâyetüʾl-maṭlab fî dirâyetiʾl-meẑheb, nşr. 
Abdulaẓîm Maḥmûd ed-Dîb (b.y.: Dâruʾl-Minhâc, 1428/2007), 3/403. 



 

249 
 

 

nafile bir ibadet olarak değerlendirilir.13 Dolayısıyla “geçimini sağladığın 

kimselerden başla” hadisi, infak düzeninde hem hukukî bir sorumluluğun hem de 

yakınlık temelli bir tertip ilkesinin temelini teşkil eder. 

1.2.3. Mâlikî Mezhebi 

Mâlikî mezhebinde, söz konusu hadisi, yalnızca ahlaki bir öğüt olarak değil, infak 

düzenini belirleyen bağlayıcı bir şer‘i tertip ilkesi olarak kabul edilmiştir. Gerek 

bireysel mali tasarruflarda gerekse vakıf ve kamu mallarının yönetiminde, bu hadise 

dayalı önceliklendirme anlayışı temel belirleyici olarak görülmüştür. 

Lahmî, “ لوعت نمب أدبا ” hadisini, infakın sınırlarını belirleyen temel ilkeler 

çerçevesinde değerlendirir. Ona göre sadaka, bireyin kendi temel ihtiyaçlarını ve 

ailesinin geçimini güvence altına aldıktan sonra verilmelidir.14 Bu yaklaşımdan 

hareketle, infakın keyfi bir ihsan değil; belirli bir düzen, öncelik ve sorumluluk 

temelinde yapılan mali bir davranış olarak anlaşılması gerektiği sonucuna 

ulaşılabilir. 

Karâfî (ö. 684/1285), “ لوعت نمب أدبا ” hadisini, sadakanın sınırsız bir mali tasarruf alanı 

olmadığını gösteren bağlayıcı ilke olarak değerlendirir. Hz. Peygamber’in bazı 

sahabîlerin bütün mallarını sadaka olarak vermelerine izin vermemesi, Karâfî’ye 

göre infakta ifrat ve tefritten sakınılması gerektiğine işaret eder.15 Sadaka, bu 

yaklaşıma göre yalnızca faziletli bir davranış değil; kişinin kendi nafakasını ve 

bakmakla yükümlü olduğu kimselerin geçimini önceleyen, şer‘i ve ahlaki sınırlarla 

çevrili bir yükümlülük olarak tanımlanmalıdır. 

İbn Rüşd (ö. 520/1126), ilgili hadisi infakın miktarı ve öncelik sırasına dair normatif 

bir çerçeve olarak değerlendirir. Hz. Peygamber’in “Sana üçte biri yeter”16 

 
13 Şemsüddîn Muḥammed b. Aḥmed el-Ḫaṭîb eş-Şirbînî eş-Şâfiʿî, Muğnîʾl-muḥtâc ilâ maʿrifeti 
meʿânî elfâẓiʾl-Minhâc (Beyrut: Dâruʾl-Kütübiʾl-İlmiyye, 1415/1994), 4/197. 
14 Ebüʾl-Ḥasen Alî b. Muḥammed er-Ribʿî el-Laḫmî, et-Tabṡira, nşr. Aḥmed Abdulkerîm Necîb 
(Katar: Vizâretüʾl-Evḳâf, 1432/2011), 4/1669, 8/3485. 
15 Ebüʾl-Abbâs Aḥmed b. İdrîs el-Ḳarâfî, ez-Ẑaḫîre, nşr. Muḥammed Ḥaccî (Beyrut: Dâruʾl-
Ğarbiʾl-İslâmî, 1994), 4/90. 
16 Ebû Bekr Abdurrezzâḳ b. Hemmâm es-Ṡanʿânî, el-Muṡannef, nşr. Heyet (Ḳahire: Dâruʾt-Teʿṡîl, 
1435/2015), 7/343. 



 

250 
 

 

ifadesiyle belirlediği sınır, kişinin malının tamamını sadaka olarak vermesinin 

teşvik edilmediğini ve sadakanın, kişinin temel ihtiyaçlarını ve aile fertlerinin 

nafakasını karşılamasından sonra gerçekleştirilmesi gerektiğini ortaya koyar.17 Bu 

anlayışa göre, infakta ölçülülük esas olup, nafaka gibi öncelikli yükümlülükler 

yerine getirilmeden yapılan bağışlar dinen makbul kabul edilmez. 

Cündî (ö. 776/1374), “ لوعت نمب أدبا ” ifadesini, nafakanın infaka göre öncelikli 

olduğunu gösteren şer‘i bir delil olarak yorumlar. Hadisin devamında yer alan “Eşin 

‘ya beni doyur ya da boşan’ der; hizmetçin ‘bana yiyecek ver ve beni çalıştır’ der; 

çocuğun ise ‘beni kime bırakacaksın?’ der” şeklindeki ifadeler, ona göre bireyin 

mali tasarruflarında önce yükümlülüklerini yerine getirmesi gerektiğine işaret eder. 

Bu bağlamda nafaka, yalnızca aile içi bir yükümlülük değil, aynı zamanda 

toplumun mali düzenini koruyan bir denge unsurudur.18 

Menûfî (ö. 939/1533), “ لوعت نمب أدبا ” hadisini, malik olan kimsenin bakmakla 

yükümlü olduğu kişilere karşı nafaka sorumluluğunu belirleyen bağlayıcı bir delil 

olarak değerlendirir. Hadisin “kadın ‘ya beni doyur ya da boşan’ der; köle ‘beni 

doyur ve çalıştır’ der; çocuk ‘beni kime bırakacaksın?’ der” şeklindeki devamı, 

sadakanın değil, öncelikle aile ve hizmetliler gibi bakıma muhtaç kimselere karşı 

nafaka yükümlülüğünün esas olduğunu ortaya koyar.19 

Nefrâvî (ö. 1126/1714), “ لوعت نمب أدبا ” hadisini, nafakanın hem kapsamını hem de 

öncelik sıralamasını belirleyen kurucu bir delil olarak değerlendirir. Eş, çocuk ve 

köle gibi kişinin doğrudan bakımını üstlendiği bireyler, bu hadis çerçevesinde 

nafaka hakkına sahip sayılır. Ayrıca hadisteki ifadeler, velâyet altındaki bireylerin 

sadaka önceliğinden ziyade asli birer yükümlülük konusu olduğunu ortaya koyar. 

Nefrâvî, bu bağlamda, “aile” kavramının kapsamına dair fıkhî çıkarımlarda bulunur 

 
17 Ebüʾl-Velîd Muḥammed b. Aḥmed b. Rüşd el-Ḳurṭubî, el-Beyân veʾt-taḥṡîl veʾş-şerḥ veʾt-tevcîh 
veʾt-ta‘lîl liʾmesâiliʾl-müsteḫrace, nşr. Dr. Muḥammed Ḥaccî vd. (Beyrût: Dâruʾl-Ğarbiʾl-İslâmî, 
1408/1988), 13/395.  
18 Ḫalîl b. İsḥâḳ b. Mûsâ Ḍiyâuddîn el-Cündî el-Mıṣrî, et-Tavḍîḥ fî şerḥiʾl-Muḫtaṡariʾl-ferʿî li 
İbniʾl-Ḥâcib, nşr. Aḥmed b. Abdulkerîm Necîb (b.y.: y.y., 1429/2008), 5/126. 
19 Ebüʾl-Ḥasen Alî b. Ḥalef el-Menûfî el-Mıṡrî, Kifâyetüʾṭ-tâlibiʾr-Rabbânî li-risâleti Ebî Zeyd el-
Ḳayravânî, nşr. Yûsuf eş-Şeyḫ Muḥammed el-Biḳâʿî (Beyrut: Dâruʾl-Fikr, 1412/1991), 2/175-176. 



 

251 
 

 

ve 'geçimini sağladıkların' ifadesine kadının, çocuğun ve kölenin dahil olduğunu 

belirtir.20  Bunun yanında, nafakanın ölüm sonrası yansıması olarak kadının kefen 

giderlerinin kime ait olduğu meselesine de işaret ederek, nafakanın yalnızca 

dünyevî bir yükümlülük değil, evliliğin sürdürülebilirliğini kuşatan şer‘i bir 

sorumluluk olduğuna dikkat çeker. 

1.2.4. Hanbelî Mezhebi 

Hanbelî fıkıh geleneğinde söz konusu hadisi, infakta şer‘i öncelik ve tertip 

düzeninin belirlenmesinde temel naslardan biri olarak kabul edilmiştir. Mezhebin 

önde gelen fakihleri, hadisi yalnızca ahlaki bir yönlendirme olarak değil, mali 

sorumlulukların sıralamasını tayin eden bağlayıcı bir hüküm kaynağı olarak 

değerlendirmişlerdir. 

Ahmed b. Hanbel (ö. 241/855), “ لوعت نمب أدبا ” hadisini, infakta aile fertlerine öncelik 

verilmesi gerektiğine dair açık bir delil olarak değerlendirir. Ona göre, kişi yemek 

veya sadaka gibi bir paylaşımda bulunacaksa, öncelikle kendi geçimini ve 

bakmakla yükümlü olduğu kimselerin ihtiyaçlarını karşılamalıdır.21 

İbn Kudâme (ö. 620/1223), hadisi, sadakanın meşruiyet sınırlarını belirleyen bir 

ölçüt olarak yorumlamaktadır. Ona göre, nafaka yükümlülüğünün yerine 

getirilmeden yapılan infaklar yalnızca geçersiz kalmakla kalmaz, aynı zamanda dini 

açıdan da sakıncalıdır. Hadis, farz olan nafaka ile nafile sadaka arasında açık bir 

tertip ilişkisi kurar; bu ilişki, sadakanın dini anlamda kabul edilebilir olabilmesi için 

asıl sorumlulukların ifasına bağlı olduğunu göstermektedir.22 

İbnü’n-Neccâr (ö. 643/1246), “ لوعت نمب أدبا ” hadisini, nafaka harcamalarında yakınlık 

derecesine göre öncelik verilmesi gerektiğini bildiren normatif bir ilke olarak 

değerlendirir. Ona göre infak, yalnızca gönüllü bir fazilet değil; bireyden 

 
20 Aḥmed b. Ğânim b. Sâlim el-Ezherî en-Nefrâvî el-Mâlikî, el-Fevâkihüʾd-devvânî alâ disâleti İbn 
Ebî Zeyd el-Ḳayravânî (Beyrut: Dâruʾl-Fikr, 1415/1995), 2/71. 
21 Ebû Abdullâh Aḥmed b. Muḥammed b. Ḥanbel eş-Şeybânî, el-Mesaʾil-Rivâyetu Ebî Dâvûd es-
Sicistânî, nşr. Ebû Muʿâẑ Ṭârıḳ b. Avḍillâh b. Muḥammed (Mısır: Mektebetü İbn Teymiyye, 
1420/1999), 379. 
22 Ebû Muḥammed Abdullâh b. Aḥmed b. Muḥammed b. Ḳudâme el-Cemâʿîlî el-Maḳdisî, el-Muğnî 
(Ḳahire: Mektebetüʾl-Ḳahire, 1388/1968), 3/102. 



 

252 
 

 

başlayarak anne-baba, kardeşler ve diğer yakınlara doğru hiyerarşik şekilde 

ilerleyen bir sorumluluk düzenidir.23 

Buhûtî (ö. 1051/1641), sadaka ile diğer harcamalar arasındaki fıkhi ayrıma dikkat 

çeker. Ona göre sadaka, ihtiyaçlar karşılandıktan sonra verilmelidir; zira aile 

fertlerine yönelik nafaka farz, sadaka ise nafiledir.24 Bu ayrım, infakın yalnızca 

gönüllü bir ibadet olmadığını, aynı zamanda dini yükümlülükler arasında bir 

öncelik hiyerarşisinin bulunduğunu gösterir. 

Ruhaybânî (ö. 1243/1827), hadisi infak düzeni açısından normatif bir temel olarak 

görür. Harcamada öncelik, kişinin eşi, kölesi ve yakın akrabaları şeklinde 

sıralanmalı; bu da infakta sıla-i rahim, adalet ve sorumluluk ilkeleriyle birlikte 

yürütülmelidir. Ona göre hadis, farz, vacip ve mendup infaklar arasında tertip 

ilişkisi kuran kapsamlı bir fıkhî düzenlemeye işaret eder.25 

1.2.5. Değerlendirme 

Söz konusu hadis, fıkıh mezheplerinde yalnızca infakın faziletine işaret eden ahlaki 

bir öğüt olarak değil, sadaka ve nafaka arasındaki öncelik ilişkisini düzenleyen 

bağlayıcı bir nas olarak değerlendirilmiştir. Hanefî, Şâfiî, Mâlikî ve Hanbelî 

mezheplerinin temel kaynaklarında bu hadis, infakın şer‘i çerçevesini tayin eden 

normatif bir referans olarak ele alınmış; özellikle aile fertlerine yönelik mali 

sorumlulukların, nafile sadaka gibi ibadetlerden önce geldiği vurgulanmıştır. 

Hanefî fakihler nafakanın yalnızca ahlaki değil, sadakanın önüne geçen fıkhi bir 

vecibe olduğunu vurgulamışlardır. Sadakanın meşruiyetinin, bireyin ve ailesinin 

zaruri ihtiyaçlarını karşılamasından sonra söz konusu olabileceği ifade edilmiştir. 

“İhtiyaç fazlası maldan verme” ifadesi, sadakanın hukuki geçerliliğine dair ölçüt 

olarak kabul edilmiştir. 

 
23 Ebû Abdullâh Muḥammed b. Maḥmûd İbnüʾn-Neccâr, Maʿûnetu ûlîʾn-nehy şerḥuʾl-Müntehâ, 
nşr. Abdulmelik b. Abdullâh Duheyş (b.y.: y.y., ts.), 10/190. 
24 Manṡûr b. Yûnus b. Ṡalâḥuddîn b. Ḥasen el-Buhûtî el-Ḥanbelî, Keşşâfuʾl-ḳınâʿ an metniʾl-İḳnâʿ 
(Beyrut: Dâruʾl-Kütübiʾl-İlmiyye, ts.), 5/483. 
25 Muṡṭafâ b. Saʿd b. Abduh es-Suyûṭî er-Ruḥeybânî, Meṭâlibu ulâʾn-nuhâ fî şerḥi Ġâyetiʾl-
müntehâ (b.y.: y.y., 1415/1994), 5/646. 



 

253 
 

 

Şâfiî geleneğinde hadis, bireyin mali tasarruflarını düzenleyen şer‘i bir tertip ilkesi 

olarak görülmüştür. Nafaka önceliği, evlilik akdinin devamı ve kefaretlerin sıhhati 

gibi konularla sıhhati gibi konularla ilişkilendirilmiş; hadisin pratik bir hükme 

dönüştüğü savunulmuştur. Bu yaklaşımda, infak merkezden çevreye doğru yayılan 

şer‘i bir sorumluluk halkası olarak ele alınmıştır. 

Mâlikî fakihler, hadisi bireysel ve bazen kamusal infak düzenlemelerinde 

belirleyici bir ilke olarak yorumlamışlardır. Sadaka, nafaka gibi zorunlu giderlerden 

sonra ve ölçülülük dahilinde verilmelidir. Hz. Peygamber’in sadaka vermek isteyen 

sahabeyi bu konuda uyarması ve “sana üçte biri yeter” buyruğu, infakta denge 

ilkesini öne çıkarmıştır. 

Hanbelî geleneğinde, hadis mali sorumluluklar arasında bir tertip ve öncelik 

hiyerarşisi kuran şer‘i bir delil olarak kabul edilmiştir. Nafaka farz, sadaka ise 

nafiledir; dolayısıyla önce farz sorumluluklar yerine getirilmeli, sonra sadaka 

verilmelidir. Hadis, bu tertibin hem ahlaki hem de hukuki bir temele dayandığını 

göstermektedir. 

Özetle, hadis dört mezhepte de infak düzeninin şer‘i ve hukuki ilkelerini belirleyen 

temel naslardan biri olarak ele alınmış; bireysel merhamet ve toplum düzeni 

arasında denge kuran bir prensip olarak yorumlanmıştır. 

2. Aile Bireylerinin Karşılıklı Hak ve Sorumlulukları 

2.1. Hadisin Konumu ve Lafzı 

Hz. Peygamber, sorumluluk bilincini her bireyin konumuna göre tanımladığı şu 

hadisiyle vurgulamıştır: 

“Hepiniz çobansınız ve hepiniz güttüğünüz sürüden sorumlusunuz. Devlet başkanı 

bir çobandır ve halkı üzerinde sorumludur. Erkek, ailesi üzerinde sorumludur; 

kadın, kocasının evinde ve çocukları üzerinde sorumludur. Hizmetçi, efendisinin 



 

254 
 

 

malı üzerinde sorumludur. Dikkat edin! Hepiniz çobansınız ve hepiniz 

güttüğünüzden sorumlusunuz”26 

2.2. Mezheplerin Yaklaşımları 

2.2.1. Hanefî Mezhebi 

Hanefî fıkıh geleneğinde söz konusu hadisi, özellikle aile düzeni, toplumsal 

sorumluluk ve adalet ilkeleri çerçevesinde şer‘i bir yükümlülük bildirimi olarak 

değerlendirilmiştir. Hadisin temel vurgusu olan “râ‘îlik/gözetici liderlik” kavramı, 

aile içi yönetimdeki sorumluluğun hem hukuki hem de ahlaki boyutlarıyla 

ilişkilendirilmesine imkân tanımıştır. 

Bu bağlamda Serahsî (ö. 483/1090), ilgili hadisi özellikle çok eşli evliliklerde 

erkeğin eşleri arasında adaleti sağlama yükümlülüğünün temel naslarından biri 

olarak değerlendirir. Ona göre erkek, evlilik kurumunda ailenin geçimini üstlenen 

ve düzenini sağlayan bir “râ‘î” olarak konumlandırılır. Ancak bu konum, yönetim 

yetkisini değil; adalet, denge ve hesap verebilirliği esas alan bir sorumluluk alanını 

ifade eder.27 

Serahsî, eşler arasında adil davranmanın; sadece bir fazilet değil, fıkhi bir 

zorunluluk olduğunu vurgular. Özellikle “İki eşinden birine meyleden kişi, kıyamet 

günü vücudunun bir yanı eğilmiş olarak gelir”28 hadisine dayanarak, aile içinde 

adaletin ihmalinin uhrevi sorumluluk doğuracağını belirtir.29 

Nafaka, güvenlik ve birlikte vakit geçirme gibi haklarda eşitliği gözetme 

yükümlülüğü, Serahsî’ye göre evlilikteki râ‘îlik sorumluluğunun ayrılmaz bir 

parçasıdır. Bu yaklaşım, hadisin yalnızca dünyevî düzenlemeleri değil, uhrevî 

sorumluluk bilincini de tesis eden kurucu bir nas olduğunu ortaya koyar. 

 
26 Buḫârî, el-Câmiʿ, 3/120. 
27 Ebû Bekr Şemsüleimme Muḥammed b. Ebî Sehl Aḥmed es-Seraḫsî, el-Mebsûṭ, nşr. Ḫalîl 
Muḥyiddîn el-Meyyis (Beyrut: Dâruʾl-Fikr, 1421/2000), 5/217. 
28 Ebû Abdurraḥmân Aḥmed b. Şuʿayb en-Nesâʾî el-Ḫorâsânî, es-Sünen, nşr. Heyet (Ḳahire: 
Dâruʾt-Ṭeṡîl, 1433/2012), 6/441. 
29 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 5/217. 



 

255 
 

 

2.2.2. Şâfiî Mezhebi 

Şâfiî fıkıh geleneğinde ilgili hadis, yönetsel, ahlaki ve hukuki sorumluluğun 

kapsamını belirleyen temel naslardan biri olarak değerlendirilmiştir. Mâverdî, bu 

hadisi yalnızca bireysel davranışları düzenleyen bir ahlak öğüdü değil; siyasal 

otorite, aile içi roller ve kamu düzeni açısından bağlayıcı bir şer‘i sorumluluk ilkesi 

olarak yorumlar.30 

Aile yapısı özelinde Mâverdî, kocanın eşine karşı görevlerini “riayet” kavramı 

çerçevesinde ele alır. Bu riayet, geçim temini, güvenlik sağlama ve adaletli 

davranma gibi yükümlülükleri kapsar. Ancak bu yükümlülükler, sadece dünyevi bir 

sorumluluk değil; ilahi bir emanetin ifası olarak da görülür.31 Bu bağlamda Mâverdî, 

kocayı mutlak bir otorite sahibi değil; adaleti gözeten, Allah’ın hükümleri 

doğrultusunda hareket eden bir temsilci olarak tanımlar. 

“Her biriniz çobansınız ve güttüğünüzden sorumlusunuz”32 hadisi, Mâverdî’nin 

anlayışında aile reisine keyfilik değil, hesap verebilirlik esasına dayalı bir yönetim 

sorumluluğu yükler. Hadislerde geçen, Hz. Peygamber’in eşleri arasında adaletle 

davranması ve kalbiyle ilgili tasarruflarda bile adaletsizlik endişesi taşıması, bu 

anlayışı pekiştirir. Bu çerçevede Mâverdî, aile içi adaleti hem hukukî hem de uhrevî 

bir yükümlülük olarak ele alır.33 

2.2.3. Mâlikî Mezhebi 

Mâlikî mezhebi mensubu fakihler, söz konusu hadisi, yönetsel ve bireysel 

sorumluluğun şer‘i temeli olarak değerlendirmişlerdir. Hadisin aile bağlamındaki 

yorumu, özellikle eşler arası sorumluluklar, emanet bilinci ve kamu yetkisinin 

sınırları üzerinde yoğunlaşır. 

İbnü’l-Hâc (ö. 737/1337), söz konusu hadisi, âlimin hem kendisi hem de çevresi 

üzerindeki ilmi ve ahlaki sorumluluğuna dikkat çeken kapsamlı bir ilke olarak 

 
30 Mâverdî, el-Ḥâvîʾl-kebîr, 9/569. 
31 Mâverdî, el-Ḥâvîʾl-kebîr, 9/569. 
32 Buḫârî, el-Câmiʿ, 3/120. 
33 Mâverdî, el-Ḥâvîʾl-kebîr, 9/569. 



 

256 
 

 

yorumlar. Ona göre, toplumda ilimle temayüz eden kimseler, sadece bireysel 

davranışlarıyla değil, bulundukları mecliste yapılan yanlışlara müdahale etme ve 

sünneti koruma göreviyle de yükümlüdürler. Hadisin “herkes çobandır” ifadesi bu 

bağlamda, bir âlimin ilmî temsilinin sadece kendi nefsini değil, yanında bulunanları 

da kapsayan bir mesuliyet alanı doğurduğunu göstermektedir. İbnü’l-Hâc, bilhassa 

bid‘at içerikli unvan ve çağrılara sessiz kalmanın, sünnetin tahkimi açısından 

zafiyet doğuracağına dikkat çeker. Dolayısıyla, hadisin anlamı onun nezdinde 

yalnızca aile bireyleriyle sınırlı değildir; bilakis ilim ehli için bu sorumluluk, 

kamusal alanda sözlü düzeltme ve öğretici müdahale şeklinde tezahür eden aktif bir 

“çobanlık” görevi haline gelir.34 

Ahmed el-Mencûr (ö. 995/1587), ilgili hadisi, idare edenin yönetiminde 

bulunanlara karşı taşıdığı şefkat ve maslahat esaslı sorumluluğu temellendiren bir 

ilke olarak yorumlar. Ona göre, yetki sahibi kişinin -ister baba, ister veli, ister mülk 

sahibi olsun- rıfk ile hareket etmesi, ağır sonuçlara yol açabilecek işlemlerden 

kaçınması gerekir. Bu bağlamda, velinin kızını evlendirme sürecinde sadece kendi 

takdirini değil, onun maslahatını gözetmesi, yine malikin kölesine karşı merhametli 

davranması beklenir. Mencûr, tüm bu ilkeleri doğrudan “herkes çobandır ve 

güttüğünden sorumludur” hadisine dayandırarak, yönetsel sorumluluğun sadece 

hukuki değil, aynı zamanda ahlaki ve pedagojik bir yönü olduğunu vurgular.35 

Meyyâre (ö. 1072/1622) ve Nefrâvî, söz konusu hadisi yalnızca ailevi otorite 

çerçevesinde değil, bireyin kendi varlığı üzerindeki sorumluluğu bağlamında 

yorumlarlar. Meyyâre, özellikle dini kimliklerin sonradan türetilmiş unvanlarla 

anılmasını eleştirerek, âlimin hem kendi şahsını hem de bulunduğu çevreyi 

korumakla yükümlü bir “çoban” olduğunu belirtir. Ona göre, dinî otorite, keyfî 

temsile değil; sünnetin muhafazasına ve öğretimine dayanmalıdır.36 

 
34 Ebû Abdullâh Muḥammed b. Muḥammed İbnüʾl-Ḥâc el-Mâlikî, el-Medḫal - İbnuʾl-Ḥâc  (b.y.: 
Dâruʾt-Turâŝ, ts.), 1/123. 
35 Aḥmed b. Alî el-Mencûr, Şerḥuʾl-Menheciʾl-münteḫab ilâ kavâʿidiʾl-meẑheb, nşr. Muḥammed 
eş-Şeyḫ Muḥammed el-Emîn (b.y.: y.y., ts.), 1/296. 
36 Ebû Abdullâh Muḥammed b. Aḥmed b. Muḥammed el-Fâsî Meyyâre, ed-Dürerüʾŝ-ŝemîn veʾl-
mevridüʾl-muʿîn, nşr. Abdullâh el-Minşâvî (Ḳâhire, y.y., 1429/2008), 555. 



 

257 
 

 

Nefrâvî ise hadisi, insanın yaratılıştan kendisine emanet edilmiş uzuvlarının (göz, 

kulak, el, ayak, dil, karın, cinsel organ) korunması gerektiği şeklinde tefsir eder. Bu 

organlar vasıtasıyla işlenen her fiilin ahlâkî ve uhrevî sorumluluğu bulunduğundan, 

birey, bu yönüyle de “çobanlık” görevini ifa eder. Nefrâvî’ye göre kişi sadece 

ailesinden değil; inanç, ibadet ve ahlâkî davranışları dâhil, tüm varlık alanı 

üzerindeki yükümlülüklerinden mesuldür.37 

2.2.4. Hanbelî Mezhebi 

Hanbelî fıkıh geleneğinde söz konusu hadisi, bireyin aile fertleri üzerindeki dini ve 

ahlaki sorumluluğunu belirleyen temel ilkelerden biri olarak değerlendirilmiştir. 

Hadis, yalnızca kamusal yönetimle ilgili değil; aynı zamanda aile içi rehberlik, 

gözetim ve dini eğitim görevlerinin de şer‘i bir çerçevede yürütülmesi gerektiğini 

bildiren bağlayıcı bir nas olarak yorumlanmıştır. 

İbn Kudâme, bu hadisi, ölen kişinin ardından yakınlarının ağlamasıyla ilgili fıkhi 

tartışmalar çerçevesinde ele alır. Ona göre, kişi hayattayken ailesini yas, ağıt ve 

feryat gibi bid‘at niteliği taşıyan davranışlardan menetmemiş ve bu tür tutumların 

yerleşik bir gelenek olarak sürmesine göz yummuşsa, vefatından sonra bu 

davranışların işlenmesi durumunda uhrevi sorumlulukla karşılaşabilir.38  Bu 

değerlendirme, kişinin yalnızca kendi bireysel fiillerinden değil, gözetimi altında 

bulunan kimselerin dini ihlallerinden de mesul tutulabileceğini ortaya koyar. 

Bu yaklaşım, Abdurrahman el-Makdisî (ö. 682/1283) tarafından da 

paylaşılmaktadır. O, ölen bir kimsenin ardından yapılan ağlamalar sebebiyle vefat 

edenin azap göreceğine dair rivayetleri değerlendirirken, bu azabın mutlak 

olmadığını; ancak kişinin hayattayken ailesini bu tür fiillerden sakındırmamış 

olması durumunda söz konusu olabileceğini belirtir. Bu yorumunu, “Ey iman 

edenler! Kendinizi ve ailenizi yakıtı insanlar ve taştan olan ateşten koruyun”39 ayeti 

ve ilgili hadisle temellendirir. Makdisî’ye göre bu hadis, sadece bireysel takva ile 

 
37 Nefrâvî, el-Fevâkihüʾd-devvânî, 1/19. 
38 İbn Ḳudâme, el-Muğnî, 2/409. 
39 Kurʾân-ı Kerîm Meâli, çev. Halil Altuntaş – Muzaffer Şahin (Ankara: DİB Yayınları, 2014), et-
Tahrîm 66/6. 



 

258 
 

 

sınırlı bir yükümlülüğü değil; aile bireylerinin ibadet hayatı ve dini tutumlarına 

ilişkin yönlendirici sorumluluğu da kapsamaktadır.40 

2.2.5. Değerlendirme 

“Hepiniz çobansınız” hadisi, dört mezhepte de sadece bireysel ahlakı değil, 

kurumsal ve toplumsal sorumluluk bilincini inşa eden temel bir referans olarak 

konumlandırılmıştır. Bu ortak kabul, hadisin aile içi otoriteyi keyfi bir yetki olarak 

değil, ilahi bir emanetin ifası olarak tanımladığı fikrinde birleşir. 

Hanefî düşüncede hadisin, özellikle çok eşli evlilik gibi adalet ilkesinin sınandığı 

alanlarda bağlayıcı bir sorumluluk bildirimi olarak işlev gördüğü dikkat çekerken, 

Şâfiî yorum geleneğinde bu hadis siyasal ve hukuki otoritenin sınırlarını belirleyen 

bir ilkeler bütününe dönüştürülmüştür. Mâlikî kaynaklar ise bu hadisi sadece ev içi 

ilişkilerde değil, ilim ehlinin toplumsal rehberliği bağlamında da ele almış; bireyin 

kendisi, çevresi ve temsil ettiği değerler üzerindeki mesuliyetine vurgu yapmıştır. 

Hanbelî fakihler ise hadisin, özellikle dini eğitim ve gözetim yükümlülüğü 

üzerinden uhrevi sorumluluğa işaret eden yönünü ön plana çıkarmışlardır. 

Bu farklı yaklaşımlar, mezheplerin metodolojik öncelikleri doğrultusunda 

şekillense de ortak bir zeminde buluşur: Aile reisi, gücün değil, ilkenin 

temsilcisidir. Yetki, hesap verebilirlik; koruma, ilahi emanet; yönetim, ahlaki 

rehberlik olarak tanımlanır. 

Bu çerçevede hadis, İslam hukukunun aileyi nasıl bir yükümlülükler ağı içinde 

tanımladığını; hukuki normlarla ahlaki sorumlulukları nasıl dengelediğini ve 

bireyin kamusal-özel alandaki rollerini nasıl anlamlandırdığını göstermesi 

bakımından paradigmatik bir işlev üstlenmektedir. 

 

 

 
40 Ebuʾl-Ferec Abdurrahman b. Muḥammed b. Aḥmed Abdurrahman el-Maḳdisî el-Ḥanbelî, eş-
Şerḥuʾl-Kebîr alâ metniʾl-Muḳniʿ (b.y.: Dâruʾl-Kitâbiʾl-Arabî, ts.), 2/432. 



 

259 
 

 

3. Nikah Akdinde Velâyet 

3.1. Hadisin Konumu ve Lafzı 

Dul bir kadının rızası alınmadan yapılan evliliklerin geçerliliği meselesi, İslam 

hukukunda özellikle velayet tartışmaları bağlamında önemli bir konudur. Bu 

hususta başvurulan temel rivayetlerden biri, Hansâ bint Hizâm el-Ensâriyye 

hadisidir. Rivayete göre, Hansâ bint Hizâm, dul olduğu hâlde babası tarafından 

evlendirilmiş, ancak bu evliliği istememiştir. Durumu Resûlullah’a arz etmiş; 

bunun üzerine Resûlullah, nikâhı geçersiz saymıştır.41 

3.2. Mezheplerin Yaklaşımları 

3.2.1. Hanefî Mezhebi 

Hanefî fıkıh geleneğinde, Resûlullah’ın “Nikâhı geçersiz saydı/feshetti”42 

şeklindeki uygulaması, evlilik akdinin sahihliği için kadının rızasının şart olduğu 

yönündeki görüşlerin temel delillerinden biri olarak değerlendirilmiştir. 

Cessâs, Hz. Peygamber’in veli izniyle ancak kadının açık rızası olmaksızın 

gerçekleştirilen evlilik akitlerini feshetmesini, nikâhta velâyetin mutlak değil, 

sınırlı ve temsile dayalı bir yetki olduğunu gösteren açık bir delil olarak 

değerlendirir. Ona göre bu hadisler, kadının iradesi hilafına yapılan nikâhların 

şer‘an geçersiz sayılması gerektiğini ortaya koyar.43  Bu yaklaşım, evlenme 

kararında kadının şahsî rızasını asli ve vazgeçilmez bir unsur olarak 

konumlandırmakta; velâyeti ise bu rızayı teyit etmekle sınırlı bir temsil yetkisi 

olarak tanımlamaktadır. 

Kudûrî (ö. 428/1037), Resûlullah’ın, kadının rızası alınmadan amcası tarafından 

yapılan nikâhı geçersiz saydığı rivayeti esas alarak, bu uygulamayı Hanefî 

mezhebinde amelî sünnet örneği olarak değerlendirir.44 

 
41 ( اھحاكن درف ) bk. Buḫârî, el-Câmiʿ, 7/18, 9/20. 
42 Buḫârî, el-Câmiʿ, 7/18, 9/20. 
43 Ceṡṡâṡ, Şerḥu Muḫtaṡariʾṭ-Ṭaḥâvî, 4/282-283. 
44 Ebuʾl-Ḥuseyn Aḥmed b. Ebî Bekr Muḥammed b. Aḥmed el-Ḳudûrî, et-Tecrîd, nşr. Muḥammed 
Aḥmed Serrâc-Alî Cumʿa Muḥammed (Ḳâhire: y.y., 1427/2006), 9/4295, 4297. 



 

260 
 

 

Gaznevî (ö. 773/1372), Hz. Peygamber’in rızasız yapılan bir nikâhı feshetmesini, 

yalnızca haber verme amacı taşıyan bir rivayet değil; kadının evlenme üzerindeki 

asli tasarruf hakkını teyit eden bağlayıcı bir sünnet olarak değerlendirir. Ona göre, 

kadının diğer ibadetlerde mükellef sayılması ve bu yükümlülükleri yerine getirme 

ehliyetine sahip olması, bedenine dair haklar üzerinde de doğrudan tasarruf 

yetkisini beraberinde getirir.45 Bu çerçevede nikâh gibi şahsî ve bedene ilişkin 

işlemlerde velinin tek taraflı tasarrufu geçerli olmaz; ancak kadının açık rızası ile 

meşruiyet kazanabilir. 

3.2.2. Şâfiî Mezhebi 

Şâfiî fıkıh geleneğinde, ilgili rivayet, özellikle dul kadınların rızası alınmadan 

yapılan evliliklerin geçersiz sayılması gerektiği yönündeki yaklaşımın temel 

dayanaklarından biri olarak kabul edilir. Bu çerçevede İmam Şâfiî (ö. 204/820), 

Hansâ bint Hizâm’ın babası tarafından rızası olmadan evlendirilmesi üzerine 

Resûlullah’a başvurarak bu evliliğin feshedilmesini talep etmesini, kadının nikâh 

akdinde irade beyanının sahihlik şartı olduğunu gösteren bağlayıcı bir sünnet 

uygulaması olarak değerlendirir.46 

İmam Şâfiî’ye göre bir nikâh akdi, sadece velînin tasarrufuyla değil; aynı zamanda 

kadının açık rızasıyla birlikte geçerlilik kazanır. Bu prensip, “Dul kadın, kendisi 

hakkında velisinden daha çok hak sahibidir”47 hadisiyle temellendirilmiştir. Şâfiî, 

özellikle Hansâ bint Hizâm örneğini zikrederek, dul bir kadının babası tarafından 

rızası olmaksızın evlendirilmesi üzerine Resûlullah’ın bu nikâhı feshetmesini, 

kadının açık rızasının nikâhın sahihliği için zaruri olduğu yönündeki bağlayıcı bir 

sünnet uygulaması olarak değerlendirir. Ona göre bu durum, yalnızca bâkire 

 
45 Ebû Ḥafṡ Ömer b. İsḥaḳ el-Hindî el-Gaznevî, el-Gurretüʾl-münîfe fî taḥḳîḳi baʿḍi mesâiliʾl-İmâm 
Ebî Ḥanîfe (b.y.: Müessesetüʾl-Kütübiʾs-Ŝeḳâfiyye, 1406/1986), 129; Ebû İsḥâḳ İbrâhîm b. Alî eş-
Şîrâzî, el-Müheẑẑeb fî fıḳhiʾl-İmâm eş-Şâfiʿî (Beyrut: Dâruʾl-Kütübiʾl-İlmiyye, ts.), 2/430. 
46 Şâfiî, el-Ümm, 5/180. 
47 Nesâî, es-Sünen, 5/461-462. 



 

261 
 

 

kızların babaları ve cariyelerin efendileri için istisna teşkil eder. Bâkire kızlarda 

sessizlik rıza yerine geçebilirken, dul kadınlardan mutlaka açık beyan alınmalıdır.48 

Bu yaklaşımı destekleyen başka bir örnekte ise İmam Şâfiî, bir yolculuk esnasında 

bir grup içinde bulunan dul bir kadının kendi adına bir erkeği vekil tayin ederek 

evlenmesini nakleder. Olay Hz. Ömer’in bilgisine ulaşınca hem nikâhı 

gerçekleştiren kişiyi hem de vekil olanı celde cezasına çarptırmış ve nikâhı geçersiz 

saymıştır.49 Şâfiî bu rivayeti, kamu düzenini zedeleyici şekilde gerçekleşen veya 

kadının doğrudan rızasına dayanmayan vekâlet yoluyla yapılan nikâhların 

geçersizliğini göstermek üzere aktarır.  

Demîrî (ö. 808/1406), söz konusu hadisten üç temel fıkhî sonuç çıkarmaktadır: 

Birincisi, bir velinin dul bir kadını onun açık ve bilinçli rızası olmaksızın 

evlendirmesi şer‘an geçerli değildir. İkincisi, kadın rızası, nikâh akdinin sahih 

olabilmesi için zorunlu ve kurucu bir unsurdur. Üçüncüsü ise, rızaya dayanmaksızın 

gerçekleştirilen nikâhlar şeklen kurulmuş gibi görünse bile, şer‘an geçersiz 

sayılmalı ve feshedilmelidir.50 

3.2.3. Mâlikî Mezhebi 

Mâlikî fıkıh geleneğinde “Nikâhı reddetti/feshetti”51  anlamındaki nebevî uygulama 

doğrudan lafzen sıkça zikredilmese de bu uygulamanın içerdiği anlam ve hüküm, 

nikâhın sıhhat şartlarını belirlemede bağlayıcı bir delil niteliği taşır. Özellikle İbn 

Ebî Zeyd (ö. 386/996), veli izni olmaksızın gerçekleştirilen nikâhların geçersiz 

olduğunu vurgular. Küçük yaştaki bir çocuğun, vasi veya veli izni olmadan yaptığı 

nikâh akdi -cinsel temas gerçekleşmiş olsa bile- şer‘an muteber kabul edilmez. 

Ancak çocuk bulûğa erip rüştünü ispat ettikten sonra evliliği benimserse, bu nikâh 

geçerlilik kazanır ve artık fesih hakkı söz konusu olmaz.52 

 
48 Şâfiî, el-Ümm, 6/46-47. 
49 el-Mâverdî, el-Ḥâvîʾl-kebîr, 9/47. 
50 Ebuʾl-Beḳâ Muḥammed b. Mûsâ ed-Demîrî, en-Necmüʾl-vehhâc (b.y.: y.y., 1425/2004), 7/71. 
51 Buḫârî, el-Câmiʿ, 7/18, 9/20. 
52 Ebû Muḥammed Abdullâh b. Ebî Zeyd el-Ḳayravânî, en-Nevâdir veʾz-ziyâdât alâ mâ fiʾl-
Müdevveneti min gayrihâ mineʾl-Ümmehât, (nşr. Heyʾet), (Beyrut: Dâruʾl-Garbiʾl-İslâmî, 1999), 
4/416. 



 

262 
 

 

Bu yaklaşıma göre nikâhın sahih olması sadece fiili sonuçlara değil; evlenme 

ehliyeti, temsil yetkisi ve bilinçli rıza gibi şer‘i şartların varlığına bağlıdır. Mâlikî 

mezhep doktrininde açıkça bu hadise atıf yapılmasa da nikâhta rızanın ve ehliyetin 

zorunluluğu ilkesi, Resûlullah’ın Hansâ bint Hizâm örneğinde ortaya koyduğu 

uygulamanın fıkhi karşılığını mezhepsel düzlemde yansıtmaktadır. 

3.2.4. Hanbelî Mezhebi 

Hanbelî fıkıh geleneğinde bu rivayet, evlilik akdinin şer‘i geçerliliği açısından 

kadının açık ve bilinçli rızasının zorunlu bir unsur olduğunu gösteren temel 

delillerden biri olarak değerlendirilmiştir. Bu noktada İshâk b. Kevsec (ö. 251/865), 

Hansâ bint Hizâm’ın istemediği bir evlilik nedeniyle Resûlullah’a başvurmasını ve 

Resûlullah’ın bu nikâhı feshetmesini, kadının rızası bulunmaksızın yapılan nikâh 

akdinin geçersizliğine dair açık bir örnek olarak yorumlamaktadır.53 Ona göre bu 

hadis, velâyet yetkisinin sınırsız bir otorite değil; ancak kadının onayıyla sınırlı bir 

temsil yetkisi olduğunu ortaya koymaktadır. 

İbn Kudâme, dul kadının evlilik ehliyeti konusundaki görüşünü sistematik bir 

çerçevede sunar. Ona göre, ehliyet şartlarını haiz (temyiz kudretine sahip ve ergen) 

bir dulun evlenme tasarrufu kendi uhdesindedir; dolayısıyla velisinin izni 

olmaksızın akdedilen nikâh şer‘an geçerli sayılmaz. Resûlullah’ın, Hansâ’nın 

babası tarafından rızası dışında yapılan evliliği feshetmesi, ona göre sadece örfi 

veya sosyal bir müdahale değil; bağlayıcı sünnete dayalı şer‘i bir tasarruftur.54 

Ali b. el-Beha (ö. 900/1495), söz konusu hadisi yalnızca ahlaki bir uyarı değil, aynı 

zamanda nikâh akdinin şer‘i geçerliliği açısından rızanın zorunlu bir unsur 

olduğunu vurgulamak için delil olarak kullanır. Ona göre Resûlullah’ın Hansâ bint 

Hizâm’ın rızası olmaksızın babası tarafından evlendirilmesini geçersiz sayması, 

kadının evlenme hakkının bizzat kendisine ait olduğu ve bu hakkın veli tasarrufuyla 

 
53 Ebû Yaʿḳûb İsḥâḳ b. Manṡûr b. Behrâm İsḥâḳ el-Kevsec el-Mervezî, Mesâilüʾl-İmâm Aḥmed ve 
İsḥâḳ b. Râheveyh (Medine: İmâdetüʾl-Baḥŝiʾl-İlmî, 1425/2002), 4/1469. 
54 İbn Ḳudâme, el-Muğnî, 7/43-44. 



 

263 
 

 

ortadan kaldırılamayacağı anlamına gelir.55 Hadis bu çerçevede, rıza olmaksızın 

gerçekleştirilen nikâhların, şeklen geçerli olsa bile şer‘an hükümsüz sayılması 

gerektiğini ortaya koyan açık bir nas niteliği taşır. 

3.2.5. Değerlendirme 

Hansâ bint Hizâm hadisi, nikâh akdinde kadının rızasının konumuna dair dört 

mezhep içerisinde farklı yorumlara konu olmuş; ancak özellikle dul kadınlar 

özelinde, evlilikte açık rızanın şer‘i geçerlilik şartı olduğu yönünde kuvvetli bir 

ortak kanaat oluşmuştur. Hadis, yalnızca tarihsel bir olayın aktarımı olarak değil, 

normatif etkisi güçlü bir sünnet uygulaması olarak değerlendirilmiştir. 

Hanefî mezhebinde bu rivayet, velâyetin mutlak değil; kadının rızasıyla sınırlı, 

temsile dayalı bir yetki olduğunu göstermek üzere ele alınmıştır. Özellikle dul 

kadınların evlendirilmesinde açık rızanın aranması gerektiği, bâkire kadınlar için 

ise sessizliğin yeterli olabileceği belirtilerek, kadının iradesi nikâhın asli unsuru 

olarak konumlandırılmıştır. 

Şâfiî geleneğinde hadis, evlenme iradesinin doğrudan kadına ait bir hak olduğu 

düşüncesinin fıkhi temellendirmesinde merkezi bir rol oynamıştır. Veli izni geçerli 

bir unsur olarak kabul edilmekle birlikte, nikâh akdinin meşruiyetinin ancak kadının 

açık beyanıyla tamamlanacağı vurgulanmış; hadiste geçen “dul kadın kendisi 

hakkında velisinden daha çok hak sahibidir” ifadesi, bu yaklaşımın temel dayanağı 

olarak öne çıkarılmıştır. 

Mâlikî mezhebinde ise hadis lafzen sıkça zikredilmemekle birlikte, nikâhın 

sahihliği bağlamında rıza, temsil ehliyeti ve maslahat ilkelerinin birlikte 

gözetilmesi gerektiği yönündeki yaklaşım, hadisteki nebevi uygulamanın 

mezhepsel karşılığını oluşturur. Bu anlayış, evlenme akdinin sadece şekli unsurlarla 

değil, bilinçli tasarrufla kazanılabilir bir hak olduğu fikrine dayanır. 

 
55 Alî b. el-Behâ el-Bağdâdî, Fetḥuʾl-melikiʾl-azîz bi-şerḥiʾl-Vecîz, nşr. Abdulmelik b. Düheyş 
(b.y.: y.y., 1423/2002), 5/178. 



 

264 
 

 

Hanbelî mezhebi açısından hadis, özellikle dul kadınların nikâh akdinde bizzat söz 

sahibi olmaları gerektiğini gösteren bağlayıcı bir delil olarak değerlendirilmiştir. 

Hadiste geçen nebevi müdahale, yalnızca örfi bir düzeltme değil, evlilikte kadının 

tasarruf hakkını tanıyan ve bu hakkın ihlali durumunda nikâhın geçersiz 

sayılabileceğini bildiren şer‘i bir tasarruf olarak yorumlanmıştır. 

Sonuç olarak, söz konusu hadis, dört mezhepte de kadının rızasını merkeze alan bir 

nikâh anlayışının yapı taşı olarak öne çıkmıştır. Bu bağlamda rızaya dayanmayan 

evliliklerin geçersizliği, yalnızca bireysel özgürlüklerin korunmasıyla değil, 

nikâhın ahlaki ve şer‘i meşruiyetini teminat altına alma amacıyla da 

temellendirilmiştir. Mezhepler arasında lafız ve uygulama düzeyinde bazı 

farklılıklar bulunmakla birlikte, hadisin kadının evlenme hakkını teyit eden yönü 

konusunda genel bir fıkhi mutabakat oluştuğu söylenebilir. 

4. İddet Sırasında Boşama 

4.1. Hadisin Konumu ve Lafzı 

İbn Ömer’in (ö. 73/692) rivayet ettiği meşhur boşama hadisi, boşamanın meşru 

zamanlamasına dair sünnete dayalı bağlayıcı bir örneklik sunar. Sahih-i Buhârî 

başta olmak üzere temel hadis kaynaklarında yer alan rivayet, boşamanın hayız 

halinde gerçekleştirilmesinin şer‘i geçerliliğe sahip olmadığını ve tashihinin 

gerektiğini bildirmektedir. Rivayet şu şekildedir: 

“Yahyâ b. Bükeyr bize rivayet etti. Leys, Akîl kanalıyla; o da İbn Şihâb’dan; o, 

Sâlim’den; o da Abdullah b. Ömer’den aktardı. İbn Ömer, hanımını hayız 

halindeyken boşadığını bildirir. Durumu öğrenen Ömer b. Hattâb, meseleyi 

Resûlullah’a arz edince, Resûlullah öfkelendi ve şöyle buyurdu: ‘Onu geri alsın 

(ric‘at etsin). Ardından temizleninceye kadar yanında tutsun. Sonra tekrar hayız 

görüp temizlenince, eğer hala boşamak isterse, ona cinsel ilişki gerçekleşmeden 

önce, temiz bir hâlde iken boşasın. İşte bu, Allah’ın emrettiği şekilde olan 

boşamadır.’”56 

 
56 Buḫârî, el-Câmiʿ, 6/155. 



 

265 
 

 

4.2. Mezheplerin Yaklaşımları 

4.2.1. Hanefî Mezhebi 

Hanefî fıkıh geleneğinde, “Onu geri alsın (ric‘at etsin)”57 şeklindeki nebevî emir, 

hayız halinde gerçekleşen boşamanın geçerliliği ve sonrasında yapılacak ric‘at 

işleminin mahiyeti açısından temel delillerden biri olarak değerlendirilmiştir. 

Cessâs, “Onu geri alsın” hadisini “Kadınları boşamak istediğinizde, onları 

iddetlerini dikkate alarak boşayın”58 ayetiyle birlikte değerlendirerek, hayız halinde 

gerçekleştirilen boşamanın batıl değil, vâki ve geçerli olduğunu savunur. Ona göre 

Hz. Peygamber’in “Onu geri alsın ( اھَعْجِارَُیلَْف )” şeklindeki emri, bu tür boşamanın 

hukuken sonuç doğurduğunu, ancak zamanlama bakımından bidʿat kabul edildiğini 

gösterir. Yasaklama, boşama fiilinin kendisine değil, onun gerçekleştirildiği 

zamana yöneliktir. Dolayısıyla bu uygulama, geçerli fakat sünnete aykırı (bidʿî) bir 

boşama olarak değerlendirilir; bu durumda ricʿat (geri alma) tavsiye edilir, hatta 

bazı yorumlara göre bu farz değilse bile menduptur.59 

Serahsî, İbn Ömer örneğini esas alarak, hayız halinde yapılan bidʿî boşamanın 

geçerli olduğunu ve bu boşamanın sünnete uygun bir hâle gelebilmesi için ricʿat 

yoluyla düzeltilmesi gerektiğini belirtir. Ona göre, Hz. Peygamber’in “Onu geri 

alsın” şeklindeki emri, hem boşamanın geçerliliğine işaret eder hem de kadının 

iddetinin gereksiz yere uzatılmasını önlemeyi hedefler. Serahsî’ye göre sünnete 

uygun boşama, kadının temizlik halinde ve o temizlik döneminde cinsel ilişki 

olmaksızın gerçekleştirilmelidir.60 

Mergînânî (ö. 593/1197), hayız halinde gerçekleşen boşamayı haram ve bidʿat 

saymakla birlikte, hukuken vaki ve geçerli kabul eder. Ona göre Hz. Peygamber’in 

“Onu geri alsın” emri, yalnızca mendup değil, bazı Hanefî âlimlere göre vacip 

anlam taşımaktadır. Bu emir, hem kadının gereksiz yere uzun bir iddet süresine 

 
57 Buḫârî, el-Câmiʿ, 6/155. 
58 et-Talâk 65/1. 
59 Ceṡṡâṡ, Şerḥu Muḫtaṡariʾṭ-Ṭaḥâvî, 5/17. 
60 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 6/7, 17. 



 

266 
 

 

maruz kalmasını önlemeye hem de boşama sürecini sünnete uygun hâle getirmeye 

yöneliktir.61 Bu sebeple ricʿat (geri alma), sadece bir ruhsat değil, aynı zamanda 

bidʿî bir boşamanın sonuçlarını hafifletmeye yönelik zarurî bir tashih işlemi olarak 

değerlendirilir. 

Molla Hüsrev (ö. 885/1480) de bu hadisi, boşamanın batıl değil, geçerli fakat bidʿat 

sayılan bir işlem olduğunu göstermek üzere yorumlar. Ona göre Resûlullah’ın, İbn 

Ömer’e yönelik “sen sünnete muhalif davrandın, Allah’ın sana emrettiği şekilde 

boşamadın” ifadeleri, boşamanın hem zaman hem de sayı bakımından belirli 

kurallara bağlandığını ortaya koyar.62 Hadis, bu yönüyle, bidʿat boşamaların tashih 

edilmesini gerekli kılan ve sünnete uygun boşama şeklini belirleyen normatif bir 

dayanak olarak kabul edilmiştir. 

4.2.2. Şâfiî Mezhebi 

Şâfiî fıkıh geleneğinde, “onu geri alsın” hadisi, hayız halinde yapılan boşamanın 

hükmü bağlamında temel referanslardan biri olarak kabul edilmiştir. İmam Şâfiî, 

bu hadisi yorumlarken, böyle bir boşamanın bidʿat olmakla birlikte, geçerli ve vaki 

olduğunu belirtir. Ona göre Resûlullah’ın İbn Ömer’e hitaben “Onu geri alsın, sonra 

temizleninceye kadar beklesin, sonra tekrar hayız görsün ve tekrar temizlensin, 

ardından isterse tutsun isterse boşasın”63  buyruğu hem boşamanın geçerliliğini hem 

de bu durumda ricʿatın vacip olduğunu göstermektedir.64 

Şâfiî, bu yaklaşımı Kur’an’daki “Kadınları boşamak istediğinizde, onları 

iddetlerini dikkate alarak boşayın”65 ayetiyle birlikte değerlendirir ve sünnete 

uygun boşama biçiminin ancak kadının temiz olduğu bir dönemde, cinsel ilişki 

olmaksızın gerçekleşebileceğini vurgular.66 Böylece hadisin, boşamanın hem 

 
61 Ebuʾl-Ḥasen Alî b. Ebû Bekr el-Merğînânî el-Ferğânî, el-Hidâye fî şerḥi Bidâyetiʾl-mübtedî, nşr. 
Ṭallâl Yûsuf (Beyrut: Dâru İḥyâʾiʾt-Turâŝiʾl-Arabî, ts.), 1/223. 
62 Muḥammed b. Ferâmerz b. Alî Mollâ Ḫüsrev, Dürerüʾl-ḥükkâm şerḥu Gureriʾl-aḥkâm (b.y.: 
Dâru İḥyâiʾl-Kütübiʾl-Arabiyye, ts.), 1/359. 
63 Buḫârî, el-Câmiʿ, 6/155. 
64 Şâfiʿî, el-Ümm, 6/459-460. 
65 et-Talâk 65/1. 
66 Şâfiʿî, el-Ümm, 6/459-460. 



 

267 
 

 

zamanlaması hem de şekli bakımından belirli usulî sınırlara tabi olduğunu ortaya 

koyan normatif bir delil niteliğinde olduğu kabul edilir. 

Nevevî (ö. 676/1278), hadisi, bidʿî boşamanın geçerli olduğunu ancak ricʿatla 

tashih edilmesi gerektiğini göstermek üzere yorumlar. Ona göre, Resûlullah’ın İbn 

Ömer’e “onu geri alsın” demesi, boşamanın batıl değil, bidʿat olduğunu; fakat 

ricʿatla düzeltilmesinin vacip sayıldığını gösterir. Bu yaklaşım, “Kadınları 

boşamak istediğinizde, onları iddetlerini dikkate alarak boşayın”67 emriyle birlikte 

değerlendirildiğinde, boşamanın şer‘i geçerliliğinin zamanlama ve usule bağlı 

olduğunu ortaya koyar.68 

Şîrâzî (ö. 476/1084), hadisi, ricʿî boşamada şekil şartlarını belirlemek amacıyla ele 

alır. Ona göre ricʿat, fiilî bir eylemle değil, açık bir sözlü beyanla (örneğin “seni 

geri aldım”, “sana döndüm” gibi) gerçekleşmelidir. Resûlullah’ın “Onu geri alsın” 

şeklindeki emri de bu sözlü beyanın gerekliliğine delil teşkil eder. Bu yönüyle 

hadis, ricʿatın sadece niyetle değil, lafızla açıklanmasını zorunlu kılan fıkhî bir 

düzenleme olarak değerlendirilir.69 

4.2.3. Mâlikî Mezhebi 

Mâlikî fıkıh geleneğinde, söz konusu hadisi, ricʿî boşamanın geçerliliği ve şekil 

şartlarına dair şerʿî düzeni belirleyen temel bir delil olarak kabul edilmiştir. Hadis, 

özellikle hayız halinde yapılan boşamanın haram fakat geçerli sayıldığı ve bu 

durumda ricʿatın devreye girmesi gerektiği yönünde yorumlanmıştır. 

Kâdî Abdülvehhâb (ö. 422/1031), Resûlullah’ın İbn Ömer’e “hanımını geri alsın” 

emrini, bidʿî bir boşamanın geçersiz değil, geçerli olduğuna delil sayar. “Kocaları 

bu süre içinde barışmak isterlerse, onları geri almaya daha çok hak sahibidirler”70 

 
67 et-Talâk 65/1. 
68 Ebû Zekeriyyâ Yaḥyâ b. Şeref en-Nevevî, el-Mecmuʿ Şerḥuʾl-Müheẑẑeb, (Beyrut: Dâruʾl-Fikr, 
ts.), 17/74-77. Ayrıca bk. Ebüʾl-Abbâs Şihâbüddîn Aḥmed b. Feraḥ el-Lahmî el-İşbîlî, Muḫtaṡaru 
hilâfiyyâtiʾl-Beyhâḳî, nşr. Ẑiyâb Abdulkerîm Ẑiyâb (Riyad: Mektebetüʾr-Rüşd, 1417/1997), 4/201. 
69 Şîrâzî, el-Müheẑẑeb, 3/46-47. 
70 el-Bakara 2/228. 



 

268 
 

 

ayetiyle birlikte bu hadis, ricʿatın ancak geçerli bir talâk üzerinde mümkün 

olduğunu ve bu hakkın iddet süresiyle sınırlı olduğunu ortaya koyar.71 

İbn Bezîze (ö. 673/1274) ve Nefrâvî’ye göre, hayız halinde gerçekleşen boşama 

işlemi şer‘an geçerlidir; ancak bu geçerlilik, onun caiz olduğunu göstermez. Zira 

söz konusu boşama, dinen haram kabul edilen bidʿat türünden olup, yapılmış olması 

geçersizliğini değil, tashih gerekliliğini doğurur. Her iki alim de Resûlullah’ın “onu 

geri alsın” ( اھَعْجِارَُیلَْفُ هرْمُ ) emrini, bu geçerliliğe rağmen sünnete aykırılığı ortadan 

kaldırmaya yönelik bir tashih çağrısı olarak yorumlamaktadır. Bu bağlamda ricʿat, 

bidʿî boşamanın iptali değil, şer‘i ölçülere uygun hâle getirilmesidir. Dolayısıyla bu 

hadis, hem boşamanın zamanlamasına dair sünnetin sınırlarını çizer hem de bidʿat 

içeren boşamaların nasıl tashih edileceğini ortaya koyar.72 

Cündî ise, hayız halinde gerçekleşen boşamanın bidʿat sayılması sebebiyle, bazı 

durumlarda ricʿatın vacip olduğunu belirtir. Bu görüş, kadına zarar verilmemesi ve 

boşamanın tashih edilmesi gerekliliğiyle temellendirilir. “Onu geri alsın” emrinin 

bu bağlamda yalnızca bir tasvib değil, düzenleyici bir nas olduğunu vurgular.73 

4.2.4. Hanbelî Mezhebi 

Hanbelî fıkıh geleneğinde söz konusu hadisi, ricʿî talâkın geçerliliği, zamanlaması 

ve rücû işleminin meşruiyeti açısından temel referans metinlerden biri kabul 

edilmiştir. Hadis, özellikle İbn Ömer’in hayız halindeki eşini boşaması üzerine 

Resûlullah’ın yönlendirmesiyle şekillenen fıkhî yorumlarda merkezî bir konuma 

sahiptir. 

Ahmed b. Hanbel’e göre, bir kişiye ‘sen üç talâkla boşsun’ demesi durumunda -

eğer eşiyle henüz zifaf gerçekleşmemişse- bu ifadenin “sünnete uygunluk” kaydıyla 

 
71 Ebû Muḥammed Abdulvehhâb b. Alî Ḳâḍî Abdulvehhâb, el-Maʿûne ala meẑhebi âlimiʾl-Medine, 
nşr. Ḥamîş Abdulḥak (Mekke: Mektebetüʾl-Muṡṭafâ, 1415/1995), 1/826; Ebû Muḥammed 
Abdulvehhâb b. Alî, el-İşrâf alâ nuketi mesâʾiliʾl-ḫilâf, nşr. el-Ḥabîb b. Ṭâhir (Beyrût: y.y., 
1420/1999), 2/736. 
72 Ebû Fâris Abdulazîz b. İbrâhîm b. Aḥmed b. Bezîze et-Teymî et-Tûnisî, Ravḍatüʾl-müstebîn fî 
şerḥi Kitabiʾt-Telḳîn, nşr. Abdullaṭîf Zekkâġ (b.y.: y.y., 1431/2010), 2/811; Nefrâvî, el-Fevâkihüʾd-
devvânî, 2/33. 
73 Cündî, et-Tavḍîḥ, 4/318-319. 



 

269 
 

 

söylenmiş olması geçerli bir gerekçe oluşturmaz; zira böyle bir durumda sünnete 

dair özel bir hüküm bilinmemektedir. Dolayısıyla bu durumda üç talâk birden 

geçerli olur ve boşama kesinleşir. Eğer zifaf gerçekleşmişse ve kişi, ‘sünnete uygun 

olarak seni üç talâkla boşuyorum’ derse, bu durumda da talâkın zamanı (kadının 

temizlik hâli ve cinsel ilişki olmaması) açısından Resûlullah’ın İbn Ömer’e verdiği 

emre uygunluk söz konusudur. Ancak Ahmed b. Hanbel’e göre burada ‘sünnete 

uygunluk’, boşamayı belli bir vakitte yapmakla ilgilidir; boşama sayısıyla değil. 

Nitekim Resûlullah, İbn Ömer’e belirli bir zamanda boşama emri vermiş, ancak 

talâkın sayısını bir, iki veya üç olarak sınırlandırmamıştır. Bu nedenle, sünnete 

uygun vakitte yapılan üç talâk da geçerli olur; ‘sünnete uygunluk’ iddiasıyla sayı 

sınırlaması yapmak geçerli değildir.74 

Ebû Yaʿlâ el-Ferrâ (ö. 458/1066), hadisi “kurʾ” kavramı çerçevesinde değerlendirir 

ve boşamanın meşru zamanı olarak temizlik dönemini esas alır. Ona göre, 

Resûlullah’ın İbn Ömer’e yönelik “Onu geri alsın, sonra temizlensin, sonra hayız 

olsun, sonra tekrar temizlensin, sonra dilerse tutsun, dilerse boşasın”75 şeklindeki 

ifadesi, talâk için meşru zamanın ikinci temizlenme sonrası olduğunu açıkça 

göstermektedir.76 

Ferrâ ayrıca, hayız halinde gerçekleşen boşamanın haram olduğunu, ancak geçersiz 

sayılmadığını belirtir. Bunun delili olarak da Resûlullah’ın ricʿat emrini gösterir. 

Zira eğer talâk geçersiz olsaydı, ricʿat emri verilmezdi. Öte yandan hayız süresi, 

cinsel ilişkinin haram olduğu bir dönem olduğu için, bu dönemde başlayan iddet 

süresi dikkate alınmaz.77 Ayrıca bu görüş, iddetin yalnızca geçerli ve meşru bir 

talâktan sonra başlaması gerektiği ilkesine dayanır. 

Zerkeşî (ö. 772/1370), hadisi sünni talak kavramının ölçütünü belirlemek için 

yorumlar. Ona göre sünnete uygun boşama, temizlik döneminde ve cima olmadan 

 
74 Aḥmed b. Ḥanbel, el-Mesaʾil, 252. 
75 Buḫârî, el-Câmiʿ, 6/155. 
76 Ebû Yaʿlâ Muḥammed b. el-Huseyn Muḥammed b. Ḫalef el-Ferrâʾ, el-Mesâʾilüʾl-fıḳhiyye min 
Kitâbiʾr-rivayeteyn veʾl-vecheyn, nşr. Abdulkerîm b. Muḥammed el-Lâḥim (Riyad: y.y., 
1405/1985), 2/209. 
77 Ebû Yaʿlâ el-Ferrâʾ, el-Mesâʾilüʾl-fıḳhiyye, 2/209. 



 

270 
 

 

yapılan tek boşamadır. Hayız halindeki boşama ise meşru olmakla birlikte 

mekruhtur ve düzenlenmesi gereken bir uygulamadır.78 

Zerkeşî (ö. 772/1370), hadisi “sünnet üzere talâk” kavramının ölçütünü açıklamak 

amacıyla değerlendirir. Ona göre, Kur’an’daki “Kadınları boşamak istediğinizde, 

onları iddetlerini dikkate alarak boşayın”79 ayeti ve Resûlullah’ın İbn Ömer’e 

yönelik açıklaması, sünnete uygun boşamanın yalnızca kadının temizlik halinde ve 

cinsel ilişki olmaksızın verilen bir tek talak olduğunu ortaya koymaktadır.80 

Zerkeşî, İbn Mesud ve İbn Abbas’tan gelen rivayetlerle bu yorumu destekler; onlara 

göre de ayette geçen ‘ َّنھِتَِّدعِلِ ’ ifadesi, ‘temizken ve cima yapılmamış hâlde’ boşamayı 

ifade eder. İbn Ömer’in hanımını hayız halinde boşaması üzerine Resûlullah’ın 

‘onu geri alsın, temizlenmesini beklesin, sonra dilerse boşasın’ şeklindeki 

yönlendirmesi, bu bağlamda sünnete aykırı boşamanın tashih edilmesini 

amaçlamaktadır. Böylece Zerkeşî, sünni talâkın şekil ve zaman bakımından belli 

sınırlar içinde gerçekleşmesi gerektiğini; aksi hâlde bu tür boşamaların, geçerli olsa 

bile bid‘at sayıldığını belirtir.81 

4.2.5. Değerlendirme 

“Onu geri alsın (ricʿat etsin)” hadisi, İslam hukuk mezheplerinde ricʿî boşamanın 

geçerliliği, zamanlaması ve tashih sürecine ilişkin fıkhi çerçevenin oluşmasında 

önemli bir dayanak olarak kabul edilmiştir. Hadisin farklı mezheplerdeki yorumu 

hem fiilin sıhhatine hem de zamanlamanın meşruiyetine ilişkin ayrıntılı 

düzenlemeleri gündeme getirmiştir. 

Hanefî ve Hanbelî geleneklerinde bu hadis, hayız halinde gerçekleşen boşamanın 

geçerli olmakla birlikte bidʿat sayıldığını ve ricʿatla tashih edilmesinin gerektiğini 

ortaya koyan bir delil olarak yorumlanmıştır. Ricʿat bu bağlamda, bazı fakihlerce 

sadece mendup değil, zaruri bir tashih yöntemi olarak değerlendirilmiştir. Özellikle 

 
78 Şemseddîn Muḥammed b. Abdullâh es-Zerkeşî el-Mıṣrî, Şerḥuʾz-Zerkeşî alâ Muḫtaṡariʾl-Ḫıraḳî 
(b.y.: Dâruʾl-Ubeykân, 1413/1993), 5/372. 
79 et-Talâk 65/1. 
80 Zerkeşî, Şerḥuʾz-Zerkeşî, 5/372. 
81 Zerkeşî, Şerḥuʾz-Zerkeşî, 5/372. 



 

271 
 

 

Hanefî kaynaklarında hadisin, boşama sürecinde sünnete uygunluk ilkesini ihlal 

eden durumların düzeltilmesinde işlevsel bir düzenleme olarak öne çıktığı 

görülmektedir. 

Şâfiî mezhebi ise hadise, ricʿatın lafızla ve belirli usullere göre yapılmasını zorunlu 

kılan bir bağlamda yaklaşmıştır. Hadisin emir lafzı hem boşamanın vaki olduğunu 

hem de bu durumda ricʿatın vacip kabul edildiğini gösterir şekilde yorumlanmıştır. 

Ayrıca, Talâk suresi ile birlikte ele alınarak boşamanın yalnızca belirli zamanlarda 

ve belirli şartlarda meşru olabileceği vurgulanmıştır. 

Mâlikî fakihler de hadisi, hayız halinde yapılan boşamanın geçerli fakat haram 

olduğunu ve bu tür bidʿat boşamaların şerʿi ölçülerle tashih edilmesi gerektiğini 

ortaya koyan bir örneklik olarak değerlendirmişlerdir. Ricʿat, bu yaklaşımda aile 

yapısının korunması, kadına zarar verilmesinin önlenmesi ve sürecin sünnete uygun 

hâle getirilmesi amacıyla önerilmektedir. 

Hadis, mezhepler arasında boşamanın şer‘i geçerliliği ile sünnete uygunluğu 

arasında bir denge kurmaya imkân tanımakta; ricʿi boşama sisteminin iç düzenini 

tanımlayan bağlayıcı bir norm olarak değerlendirilmektedir. Bu yönüyle hadis, 

sadece bireysel bir düzeltme değil; hukuki, ahlaki ve toplumsal boyutlarıyla ele 

alınması gereken kapsamlı bir kaynak niteliği taşımaktadır. 

Sonuç 

Bu çalışmada, Sahîh-i Buhârî’de yer alan dört temel hadisin Hanefî, Şâfiî, Mâlikî 

ve Hanbelî mezheplerindeki yansımaları karşılaştırmalı olarak incelenmiş ve bu 

rivayetlerin yalnızca ahlaki uyarı niteliği taşımadığı; mezhep içtihat sistemlerinde 

normatif etkiye sahip fıkhî metinlere dönüştüğü ortaya konmuştur. Bulgular, 

hadislerin hem bireysel davranışları yönlendiren hem de aile hukukunun ana 

ilkelerini şekillendiren kurucu kaynaklar olarak işlev gördüğünü göstermektedir. 

Bu bağlamda çalışma, literatüre üç açıdan katkı sağlamaktadır: 

1. Hadis-içtihat ilişkisini normatif düzeyde ortaya koyma: Çalışma, hadislerin 

yalnızca sıhhat zincirleri üzerinden değil, içtihat sistemleri içinde nasıl 



 

272 
 

 

işlevselleştirildiğini ve bağlayıcı hukuk normlarına dönüştüğünü somut 

örneklerle göstermektedir. 

2. Mezhepler arası metodolojik farklılıkların tespiti: İncelenen hadislerin lafız-

delâlet ilişkisi, bağlamsal yorum ve usulî öncelikler bakımından dört 

mezhepte nasıl farklı yaklaşımlara konu olduğu sistematik biçimde ortaya 

konmuştur. 

3. Buhârî’nin fıkıh geleneğine katkısının yeniden konumlandırılması: 

Buhârî’nin rivayetleri bağlamlarıyla nakletmesinin, fakihlerin literal 

sınırları aşarak bağlamsal ve normatif yorum üretmelerine imkân sağladığı; 

böylece ahlaki uyarıların mezhepler nezdinde hukuki normlara 

dönüşmesine zemin hazırladığı tespit edilmiştir. 

Elde edilen sonuçlar, sünnetin İslam hukuk sistemi içerisindeki belirleyici rolünü 

teyit etmekle kalmayıp, hadislerin mezheplerin normatif çerçevelerine nasıl entegre 

edildiğini gösteren bütüncül bir tablo sunmaktadır. 

Gelecek çalışmalar için öneriler: 

• Farklı hadis mecmualarında yer alan benzer rivayetlerin (ör. Müslim, Ebû 

Dâvûd) mezhepler üzerindeki etkisi mukayeseli olarak incelenerek, hadis 

derleme metodolojilerinin hukuk üretimine yansıması derinleştirilebilir. 

• Aile hukuku dışındaki alanlarda (ceza, muamelât, ibadetler) yer alan Buhârî 

rivayetlerinin normatif etkisi araştırılarak, hadis–fıkıh etkileşiminin 

kapsamı genişletilebilir. 

• Modern İslam hukuku kodifikasyonlarında bu hadislerin ve mezhepsel 

yorumların ne ölçüde yer aldığı incelenerek, klasik kaynak-modern mevzuat 

ilişkisi somutlaştırılabilir. 

• Mezheplerin aynı hadise dair farklı yorumlarının toplumsal uygulamalara 

ve yargı kararlarına yansıması saha çalışmalarıyla tespit edilebilir. 

Sonuç olarak, bu çalışma, Sahîh-i Buhârî’nin yalnızca bir hadis koleksiyonu değil, 

aynı zamanda mezheplerin hukuk üretim sürecinde başat rol oynayan bir normatif 



 

273 
 

 

referans kaynağı olduğunu ortaya koymakta; böylece hem hadis hem de fıkıh 

araştırmaları için metodolojik ve içeriksel açıdan geniş bir açılım sunmaktadır. 

 

 

Kaynakça 

Abdürrezzâḳ, Ebû Bekr b. Hemmâm es-Ṡanʿânî. el-Muṡannef. nşr. Heyet. Ḳahire: 

Dâruʾt-Teʿṡîl, 1435/2015. 

Aḥmed b. Ḥanbel, Ebû Abdullâh Aḥmed b. Muḥammed b. Ḥanbel eş-Şeybânî. el-

Mesaʾil - Rivâyetu Ebî Dâvûd es-Sicistânî. nşr. Ebû Muʿâẑ Ṭârıḳ b. Avḍillâh 

b. Muḥammed. Mısır: Mektebetü İbn Teymiyye, 1420/1999. 

Alî b. el-Behâ, Alâüddîn el-Bağdâdî. Fetḥuʾl-melikiʾl-azîz bi-şerḥiʾl-Vecîz. nşr. 

Abdulmelik b. Düheyş. b.y.: y.y., 1423/2002. 

Aynî, Ebû Muḥammed Maḥmûd b. Aḥmed Bedruddîn. Minḥatüʾs-sülûk fî şerḥi 

Tuḥfetiʾl-mulûk. nşr. Aḥmed Abdürrezzâḳ el-Kubeysî. b.y: y.y., 1428/2007. 

Buḫârî, Ebû Abdullâh Muḥammed b. İsmâîl. el-Câmiʿuʾl-müsnedüʾṡ-ṡaḥîḥuʾl-

muḫtaṡar. nşr. Muḥammed Züheyr en-Nâṡır. Beyrut: Dâru Ṭavḳiʾn-Necât, 

1422/2001. 

Buhûtî, Manṡûr b. Yûnus b. Ṡalâḥüddîn b. Ḥasen el-Ḥanbelî. Keşşâfuʾl-ḳınâʿ an 

metniʾl-İḳnâʿ. Beyrut: Dâruʾl-Kütübiʾl-İlmiyye, ts. 

Cemâl el-Malaṭî, Ebüʾl-Meḥâsin Yûsuf b. Mûsâ b. Muḥammed Cemâlüddîn el-

Ḥanefî. el-Muʿtaṡar mineʾl-muḫtaṡar min Müşkiliʾl-âŝâr. Beyrut: Âlemüʾl-

Kütüb, ts. 

Ceṡṡâṡ, Ebû Bekir Aḥmed b. Alî er-Râzî. Şerḥu Muḫtaṡariʾṭ-Ṭaḥâvî. nşr. İṡmetullâh 

İnâyetullah Muḥammed vd. b.y.: Dâruʾl-Beşâʾir, 1431/2010. 

Cündî, Ḫalîl b. İsḥâḳ b. Mûsâ Ḍiyâüddîn el-Mıṣrî. et-Tavḍîḥ fî şerḥiʾl-Muḫtaṡariʾl-

ferʿî li İbniʾl-Ḥâcib. nşr. Aḥmed b. Abdülkerîm Necîb. b.y.: y.y., 1429/2008. 



 

274 
 

 

Cüveynî, Ebüʾl-Meʿâlî Abdülmelik b. Abdullâh. Nihâyetüʾl-maṭlab fî dirâyetiʾl-

meẑheb. nşr. Abdulaẓîm Maḥmûd ed-Dîb. b.y.: Dâruʾl-Minhâc, 1428/2007. 

Demîrî, Ebüʾl-Beḳâ Muḥammed b. Mûsâ. en-Necmüʾl-vehhâc. b.y.: y.y., 

1425/2004. 

Ebû Yaʿlâ el-Ferrâʾ, Muḥammed b. el-Huseyn Muḥammed b. Ḫalef. el-Mesâʾiluʾl-

fıḳhiyye min Kitâbiʾr-rivayeteyn veʾl-vecheyn. nşr. Abdulkerîm b. 

Muḥammed el-Lâḥim. Riyad: y.y., 1405/1985. 

Ebüʾl-Ferec, Abdurrahman b. Muḥammed b. Aḥmed Abdurrahman el-Maḳdisî. el-

Ḥanbelî. eş-Şerḥuʾl-Kebîr alâ metniʾl-Muḳniʿ. b.y.: Dâruʾl-Kitâbiʾl-Arabî, 

ts. 

Gaznevî, Ebû Ḥafṡ Omer b. İsḥaḳ el-Hindî. el-Gurretüʾl-münîfe fî taḥḳîḳi baʿḍi 

mesâiliʾl-İmâm Ebî Ḥanîfe. b.y.: Müessesetüʾl-Kütübiʾs-Ŝeḳâfiyye, 

1406/1986. 

İbn Bezîze, Ebû Fâris Abdulazîz b. İbrâhîm b. Aḥmed et-Teymî et-Tûnisî. 

Ravḍatüʾl-müstebîn fî şerḥi Kitabiʾt-Telḳîn. nşr. Abdullaṭîf Zekkâġ. b.y.: 

y.y., 1431/2010. 

İbn Ebî Zeyd, Ebû Muḥammed Abdullâh el-Ḳayravânî. en-Nevâdir veʾz-ziyâdât alâ 

mâ fiʾl-Müdevveneti min gayrihâ mineʾl-Ümmehât. nşr. Heyʾet. Beyrut: 

Dâruʾl-Garbiʾl-İslâmî, 1999. 

İbn Ebiʾl-İzz, Muḥammed b. Alâiddîn Alî ed-Dimeşḳî. et-Tenbîh alâ müşkilâtiʾl-

Hidâye. nşr. Abdulḥakîm b. Muḥammed Şâkir-Enver Ṡâliḥ Ebû Zeyd. b.y.: 

y.y., 1424/2003. 

İbn Feraḥ, Ebüʾl-Abbâs Şihâbüddîn Aḥmed el-Lahmî el-İşbîlî. Muḫtaṡaru 

hilâfiyyâtiʾl-Beyhâḳî, nşr. Ẑiyâb Abdulkerîm Ẑiyâb. Riyad: Mektebetüʾr-

Rüşd, 1417/1997. 

İbn Ḳudâme, Ebû Muḥammed Abdullâh b. Aḥmed b. Muḥammed el-Cemâʿîlî el-

Maḳdisî. el-Muğnî. Ḳahire: Mektebetüʾl-Ḳahire, 1388/1968. 



 

275 
 

 

İbn Rüşd el-Cedd, Ebüʾl-Velîd Muḥammed b. Aḥmed el-Ḳurṭubî. el-Beyân veʾt-

taḥṡîl veʾş-şerḥ veʾt-tevcîh veʾt-ta‘lîl liʾmesâiliʾl-müsteḫrace. nşr. Dr. 

Muḥammed Ḥaccî vd. Beyrût: Dâruʾl-Ğarbiʾl-İslâmî, 1408/1988. 

İbnüʾl-Ḥâc, Ebû Abdullâh Muḥammed b. Muḥammed el-Mâlikî. el-Medḫal- 

İbnuʾl-Ḥâc. b.y.: Dâruʾt-Turâŝ, ts. 

İbnüʾn-Neccâr, Ebû Abdullâh Muḥammed b. Maḥmûd. Maʿûnetu ûlîʾn-nehy 

şerḥuʾl-Müntehâ. nşr. Abdulmelik b. Abdullâh Duheyş. b.y.: y.y., ts. 

İsḥâḳ b. Manṡûr, Ebû Yaʿḳûb b. Behrâm İsḥâḳ el-Kevsec el-Mervezî. Mesâilüʾl-

İmâm Aḥmed ve İsḥâḳ b. Râheveyh. Medine: İmâdetüʾl-Baḥŝiʾl-İlmî, 

1425/2002. 

Ḳâḍî Abdulvehhâb, Ebû Muḥammed Abdulvehhâb b. Alî. el-Maʿûne ala meẑhebi 

âlimiʾl-Medine. nşr. Ḥamîş Abdulḥak. Mekke: Mektebetüʾl-Muṡṭafâ, 

1415/1995. 

Ḳâḍî Abdulvehhâb, Ebû Muḥammed Abdulvehhâb b. Alî. el-İşrâf alâ nuketi 

mesâʾiliʾl-ḫilâf. nşr. el-Ḥabîb b. Ṭâhir. Beyrût: y.y., 1420/1999. 

Ḳarâfî, Ebüʾl-Abbâs Aḥmed b. İdrîs. ez-Ẑaḫîre. nşr. Muḥammed Ḥaccî. Beyrut: 

Dâruʾl-Ğarbiʾl-İslâmî, 1994. 

Ḳudûrî, Ebüʾl-Ḥuseyn Aḥmed b. Ebî Bekr Muḥammed b. Aḥmed. et-Tecrîd. nşr. 

Muḥammed Aḥmed Serrâc-Alî Cumʿa Muḥammed. Ḳâhire: y.y., 

1427/2006). 

Laḫmî, Ebüʾl-Ḥasen Alî b. Muḥammed er-Ribʿî. et-Tabṡira. nşr. Aḥmed 

Abdulkerîm Necîb. Katar: Vizâretuʾl-Evḳâf, 1432/2011. 

Mâverdî, Ebüʾl-Ḥasen Alî b. Muḥammed el-Baṡrî. el-Ḥâvîʾl-kebîr fî fıḳhi 

meẑhebiʾl-İmâmiʾş-Şâfiʿî. nşr. Alî Muḥammed Meʿûḍ,-Âdil Aḥmed 

Abdulmevcûd. Beyrut: Dâruʾl-Kütübi’l-İlmiyye, 1419-1999. 

Mencûr, Aḥmed b. Alî. Şerḥuʾl-Menheciʾl-münteḫab ilâ kavâʿidiʾl-meẑheb. nşr. 

Muḥammed eş-Şeyḫ Muḥammed el-Emîn. b.y.: y.y., ts. 



 

276 
 

 

Menûfî, Ebüʾl-Ḥasen Alî b. Ḥalef el-Mıṡrî. Kifâyetüʾṭ-tâlibiʾr-Rabbânî li-risâleti 

Ebî Zeyd el-Ḳayravânî. nşr. Yûsuf eş-Şeyḫ Muḥammed el-Biḳâʿî. Beyrut: 

Dâruʾl-Fikr, 1412/1991. 

Merğînânî, Ebüʾl-Ḥasen Alî b. Ebû Bekr el-Ferğânî. el-Hidâye fî şerḥi Bidâyetiʾl-

mübtedî. nşr. Ṭallâl Yûsuf. Beyrut: Dâru İḥyâʾiʾt-Turâŝiʾl-Arabî, ts. 

Meyyâre, Ebû Abdullâh Muḥammed b. Aḥmed b. Muḥammed el-Fâsî. ed-

Dürerüʾŝ-ŝemîn veʾl-mevridüʾl-muʿîn. nşr. Abdullâh el-Minşâvî. Ḳâhire, 

y.y., 1429/2008. 

Mollâ Ḫusrev, Muḥammed b. Ferâmerz b. Alî. Dürerüʾl-ḥükkâm şerḥu Gureriʾl-

aḥkâm. b.y.: Dâru İḥyâiʾl-Kütübiʾl-Arabiyye, ts. 

Nefrâvî, Aḥmed b. Ğânim b. Sâlim el-Ezherî el-Mâlikî. el-Fevâkihüʾd-devvânî alâ 

disâleti İbn Ebî Zeyd el-Ḳayravânî. Beyrut: Dâruʾl-Fikr, 1415/1995. 

Nesâʾî, Ebû ʿAbdurraḥmân Aḥmed b. Şuʿayb el-Ḫorâsânî. es-Sünen. nşr. Heyet. 

Ḳahire: Dâruʾt-Ṭeṡîl, 1433/2012. 

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Yaḥyâ b. Şeref. el-Mecmuʿ şerḥuʾl-Müheẑẑeb. Beyrut: 

Dâruʾl-Fikr, ts. 

Ruḥeybânî, Muṡṭafâ b. Saʿd b. Abduh es-Suyûṭî. Meṭâlibu ulâʾn-nuhâ fî şerḥi 

Ġâyetiʾl-müntehâ. b.y.: y.y., 1415/1994. 

Rûyânî, Ebüʾl-Meḥâsin Faḫrulislâm Abdulvâḥid b. İsmâîl b. Aḥmed eṭ-Ṭaberî. 

Baḥruʾl-meẑheb. nşr. Ṭârıḳ Fetḥî es-Seyyid. b.y.: y.y., 2009. 

Seraḫsî, Ebû Bekr Şemsüleimme Muḥammed b. Ebî Sehl Aḥmed. el-Mebsûṭ. nşr. 

Ḫalîl Muḥyiddîn el-Meyyis. Beyrut: Dâruʾl-Fikr, 1421/2000. 

Şîrâzî, Ebû İsḥâḳ İbrâhîm b. Alî. el-Müheẑẑeb fî fıḳhiʾl-İmâm eş-Şâfiʿî. Beyrut: 

Dâruʾl-Kütübiʾl-İlmiyye, ts. 

Şirbînî, Şemsüddîn Muḥammed b. Aḥmed el-Ḫaṭîb eş-Şâfiʿî. Muğnîʾl-muḥtâc ilâ 

maʿrifeti meʿânî elfâẓiʾl-Minhâc. Beyrut: Dâruʾl-Kütübiʾl-İlmiyye, 

1415/1994. 



 

277 
 

 

Ṭaberânî, Ebüʾl-Ḳâsım Suleymân b. Aḥmed b. Eyyûb eş-Şâmî. Müsnedüʾş-

Şâmiyyîn.  nşr. Ḥamdî b. Abdulmecîd es-Selefî. Beyrut: Müessesetüʾr-

Risâle, 1405/1984. 

Zerkeşî, Şemseddîn Muḥammed b. Abdullâh el-Mıṣrî. Şerḥuʾz-Zerkeşî alâ 

Muḫtaṡariʾl-Ḫıraḳî. b.y.: Dâruʾl-Ubeykân, 1413/1993. 

Zeylaʿî, Oŝmân b. Alî b. Meḥcen el-Bâriʿî Faḫruddîn el-Ḥanefî. Tebyînüʾl-ḥaḳâîḳ 

şerḥu Kenziʾd-daḳâiḳ ve ḥâşiyetiʾş-Şelebî.  Ḳahire: el-Maṭbaʿatüʾl-Kubreʾl-

Emîriyye, 1313/1895. 

	 	



 

278 
 

 

Buhârî’nin Yaşadığı Asrın İlmî ve Fikrî Arka Planı 

 

Sema Korucu Güven* 
 

Özet 

Tüm sosyal, beşerî ve fennî ilimler gibi İslâmî ilimler de her bir âlimin kendi ihtisas 

alanına katkı sağlaması ile zenginleşir ve sistemleşir. İlimlerin bu gelişimi 

esnasında âlimlerin fikirleri ve yazdığı eserleri dönemlerinin siyasî, sosyal ve ilmî 

çevresinden etkilenmektedir. Elinizdeki çalışma Müslümanlar tarafından 

Kur’ân’dan sonra en muteber dini metin olma hüviyetini haiz el-Câmiu’s-Sahîh’in 

müellifi Buhârî’nin yaşadığı asrın ilmî ve fikrî arka planını konu edinmektedir. Bu 

kapsamda öncelikle hicrî III. asır Abbasî halifelerinin, vezirlerinin, dönemin 

âlimlerinin ve halkının ilme gösterdiği yoğun teveccüh misallerle ifade edilecektir. 

Bu ilginin hangi ilmî sahalarda görüldüğü ve ilim talebinin hangi mekân ve 

kurumlarda karşılandığı incelenecektir. Ayrıca bu asırda Abbâsî coğrafyasında 

yaşayan Araplar, İranlılar, Türkler, Zencîler ve Hintliler gibi çeşitli etnik grupların 

fikrî temâyüllerine değinilecektir. Ardından farklı mezhep mensuplarına kucak 

açan Abbâsî hâkimiyeti altında halku’l-Kur’ân başta olmak üzere büyük günah 

işleyenin durumu, imâmet meselesi, Hz. Ali’nin efdaliyeti vesair konuların ne denli 

gündem oluşturduğu ve taraftar topladığı incelenecektir. Tüm bu bahsedilenlerden 

elde edilen bulgular ise genelde hadis musanniflerinin özelde ise Buhârî’nin Hz. 

Peygamber, sahabe, tâbiûn ve daha sonraki nesillere dair kayda aldıkları bilgileri 

nasıl bir bakış açısıyla işlediklerini göstermesi bakımından önemlidir. Sözü edilen 

öneme binaen çalışmanın amacı hicrî üçüncü asırdaki ilmî ve fikrî ortamın toplum 

ve iktidar arasında nasıl bir etkileşime sebep olduğu, bu etkileşimin hadis 

tarihindeki süreci, bu süreçte meydana gelen tartışmaların, bunların doğurduğu 

düşünce ekollerinin Buhârî üzerindeki yansımalarını ve bu hususlardaki bilgiyi 

 
* Dr. Öğrt. Üyesi, Sivas Cumhuriyet Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, 
semaguven@cumhuriyet.edu.tr, orcid.org/0000-0003-3622-5407 



 

279 
 

 

sunma biçimini ortaya koymaya çalışmaktır. Bu çalışma bir nitel araştırma olup 

doküman analizi yöntemi kullanılmıştır. Bilindiği üzere bu yöntemle toplanan 

bilgiler döneminin olaylarını ya da algılarını kendi zaman ve mekânı içinde 

anlamayı; konuyu okuyucuya gerçekçi ve betimsel bir şekilde sunmayı 

amaçlamaktadır. Neticede Buhârî’nin yaşadığı dönem içerisindeki ilmî ve fikrî 

ortamın sünnetin ihtiva ettiği anlam, sünnetin sınırları, hadislerin dinde delil olarak 

kullanılması için gerekli şartlar gibi hadis–fıkıh etkileşiminin yanı sıra Asya’dan 

Avrupa ve Afrika’ya kadar genişleyen İslâm devletinin karmaşık toplumsal yapısı 

sonucu ortaya çıkan akîdevî meseleler, hadis-kelam ilişkisine neden olmuştur 

görülmüştür. Buhârî de eserlerinin tasnif metodunda, bâb başlıklarının 

adlandırılmasında, ricâl tercihinde bu ortamdan etkilenmiştir. 

Anahtar kelimeler: Hadis, Buhârî, Abbâsîler, İlmî Ortam, Fikrî Ortam. 

 

 

The Scientific and Intellectual Background of Bukhārī's Century 

 

Sema Korucu Güven* 

 

Abstract 

Like all social, humanitarian and scientific sciences, Islamic sciences are enriched 

and systematized by the contribution of each scholar to his or her field of 

specialization. During this development of the sciences, the ideas and writings of 

the scholars are influenced by the political, social and scientific environment of 

their time. This study deals with the scholarly and intellectual background of the 

century in which al-Bukhārī, the author of al-Jāmi al-Sahīh, which is the most 

authoritative religious text after the Qur'ān, lived. In this context, first of all, the 

 
* Assist Prof. Dr., Sivas Cumhuriyet University, Faculty of Theology, 
semaguven@cumhuriyet.edu.tr, orcid.org/0000-0003-3622-5407 

mailto:semaguven@cumhuriyet.edu.tr


 

280 
 

 

intense interest of the Abbasid caliphs, viziers, scholars and the people of the third 

century of Hijri in science will be expressed with examples. It will be analyzed in 

which scientific fields this interest was seen and in which places and institutions the 

demand for knowledge was met. In addition, the intellectual tendencies of various 

ethnic groups such as the Arabs, Iranians, Turks, Negroes, and Indians living in the 

Abbasid geography in this century will be discussed. Then, under the Abbasid rule, 

which welcomed members of different sects, the extent to which issues such as the 

status of those who commit grave sins, the issue of imāmah, the superiority of Ali, 

and other issues, especially halq al-Qur'ān, created an agenda and gathered 

supporters will be examined. The findings obtained from all these issues are 

important in terms of showing how the hadith compilers in general and al-Bukhārī 

in particular processed the information they recorded about the Prophet, the 

Sahabah, the tābiūn and later generations. Given this importance, the aim of this 

study is to reveal how the scholarly and intellectual environment in the third century 

of the Hijr caused an interaction between society and power, the process of this 

interaction in the history of hadith, the debates that occurred in this process, the 

reflections of the schools of thought on al-Bukhārī, and the way he presented the 

information on these issues. This study is a qualitative research and document 

analysis method was used. As it is known, the information collected by this method 

aims to understand the events or perceptions of the period within its own time and 

space and to present the subject to the reader in a realistic and descriptive way. As 

a result, it is seen that the scholarly and intellectual environment in Bukhārī's time 

caused the hadīth-fiqh interaction, such as the meaning of the sunnah, the limits of 

the sunnah, the conditions for the use of hadith as evidence in religion, as well as 

the aqīdahical issues that arose as a result of the complex social structure of the 

Islamic state that expanded from Asia to Europe and Africa, caused the hadith-

theology relationship. Bukhārī was also influenced by this environment in the 

classification method of his works, in the naming of the titles of the chapters, and 

in his preference for the rijāl. 



 

281 
 

 

Keywords: Hadith, Bukhāri, Abbasids, Scholarly Environment, Intellectual 

Environment. 

 

 

Giriş 

Tarih boyunca tüm ilmî disiplinlerde olduğu gibi İslâmî ilimler de bireysel çabalarla 

gelişmiş, her bir âlimin kendi ihtisas alanına katkı sağlaması ile zenginleşerek 

sistematik bir yapıya kavuşmuştur. Bu süreçte, âlimlerin düşünsel eğilimleri ve telif 

ettikleri eserler, yaşadıkları dönemin siyasî, sosyal ve ilmî ikliminden doğrudan 

etkilenmiştir. Elinizdeki çalışma, Müslümanlar nezdinde Kur’ân’dan sonra en 

muteber dinî metin kabul edilen el-Câmiu’s-Sahîh’in müellifi olan meşhur 

muhaddis Buhârî’nin yaşadığı hicrî üçüncü asrın ilmî ve fikrî arka planını konu 

edinmektedir. Çalışmada, özellikle Abbâsî halifelerinin, vezirlerinin, dönemin 

ulemâsının ve halkın ilme gösterdiği teveccüh; bu ilginin hangi ilim sahalarında 

yoğunlaştığı, ilim talebinin karşılandığı mekân ve kurumlar ile etnik çeşitliliğin 

fikrî temâyüllere etkisi analiz edilmektedir. 

Buhârî (194/810- 256/870), Abbasî halifeliğine bağlı Tâhirîlerin egemenliği 

altındaki Buhara’da, Hârûnürreşîd’in (öl. 193/809) ölümünün ardından oğulları 

Emîn (öl. 198/813) ve Me’mûn (öl. 218/833) arasında cereyan eden iç karışıklık 

döneminde dünyaya gelmiştir. Yaşadığı dönemde Abbâsîler, Mısır’dan Horasan’a 

kadar uzanan geniş bir coğrafyada hüküm sürmüş;1 Bağdat, Merv ve Sâmerrâ siyasî 

karar merkezleri hâline gelmiş; Mekke, Medine ve Şam tefsir, hadis ve fıkıh; Basra, 

Arap grameri ve kelâm; Kûfe ise şiir, tefsir ve isnad ilminin merkezleri olarak ön 

plana çıkmıştır.2 Bu zengin coğrafyada Araplar, İranlılar, Türkler, Zencîler ve 

Hintliler gibi farklı etnik gruplar bir arada yaşamış, İslâmiyet’i kabul edenler 

arasında eski inançlarının etkisini sürdüren gruplar da varlığını korumuştur. 

 
1 Hakkı Dursun Yıldız, “Abbâsîler”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 
Yayınları, 1988), 1/31-48. 
2 Houari Touati, Ortaçağ’da İslam ve Seyahat, çev. Ali Berktay (İstanbul: YKY Yayınları, 2016), 
39. 



 

282 
 

 

Abbâsîler, bu gruplara zaman zaman çeşitli imtiyazlar tanımış ancak bu durum kimi 

zaman isyanlara da zemin hazırlamıştır. Buhârî’nin rıhlelerini gerçekleştirdiği bu 

coğrafyada oluşan çok katmanlı sosyal yapı, ilmî ve akîdevî meselelerde farklı 

yaklaşımların ortaya çıkmasına neden olmuştur.3 

Halku’l-Kur’ân, büyük günah işleyenin durumu, imâmet, Hz. Ali’nin efdaliyeti gibi 

tartışmaların öne çıktığı bu dönemde, özellikle Muʻtezile düşüncesi ve Ahmed b. 

Hanbel’in etkisi belirgin şekilde hissedilmiştir. Buhârî, bu atmosferde eserlerini 

kaleme alırken hadislerin tasnifinde, bâb başlıklarının seçiminde ve râvî tercihinde 

dönemin fikrî etkilerini yansıtan bir yöntem benimsemiştir. Bu bağlamda, 

çalışmanın temel amacı, hicrî üçüncü asırdaki ilmî ve fikrî ortamın toplum ve 

siyasal otoriteyle olan etkileşimini ortaya koymak, bu etkileşimin hadis tarihindeki 

yansımalarını ve özelde Buhârî’nin ilmî yaklaşımına etkilerini analiz etmektir. 

Doküman analizi yöntemiyle yürütülen bu nitel araştırma, söz konusu dönemin 

düşünsel tasavvurunu kendi zaman ve mekânı içinde anlamaya çalışmakta; hadis–

fıkıh ve hadis–kelâm ilişkileri bağlamında Buhârî’nin eserlerine yansıyan düşünsel 

arka planı açıklamayı hedeflemektedir. 

1. Buhârî’nin Yaşadığı Asrın Fikrî Ortamı 

Buhârî’nin gençlik döneminin denk geldiği Abbâsî Halifesi Me’mûn, kelâmî 

meselelere duyduğu ilgiyi sarayında düzenlediği ilmî meclislerle ortaya koymuştur. 

Bu meclislerde halku’l-Kur’ân, büyük günah, imâmet ve teşbih gibi tartışmalı 

meseleler gündeme gelmiş; Halife Me’mûn bizzat bu toplantılara başkanlık ederek 

görüş beyan etmiştir.4 Fırkalara bölünen İslâm toplumunu itikadî bir bütünlük 

içinde birleştirme amacıyla hareket eden Me’mûn, neticede Mu‘tezile’yi resmî 

mezhep olarak benimsemiş ve tarihe Mihne olarak geçen baskı sürecini 

başlatmıştır.5 Aynı süreçte, Hz. Muâviye’yi methedenlere yönelik yaptırımlar 

 
3 Dimitri Gutas, Yunanca Düşünce-Arapça Kültür; Bağdat’ta Yunanca-Arapça Çeviri Hareketi ve 
Erken Abbasi Toplumu, çev. Lütfü Şimşek (İstanbul: Kitapyayınevi, 2017), 38-39. 
4 Nahide Bozkurt, Mu‘tezile’nin Altın Çağı (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2016), 98-115. 
5 Nahide Bozkurt, “Me’mûn”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 
2004), 29/103.  



 

283 
 

 

artırılmış, ona lanet okunması yönünde politikalar yürürlüğe konulmuştur.6 

Me’mûn’un vefatından sonra tahta geçen Mu‘tasım (öl. 227/842) ve Vâsık (öl. 

232/847) dönemlerinde de bu politikalar aynı kararlılıkla sürdürülmüştür. 

Halife Mütevekkil’in (öl. 247/861) tahta çıkmasıyla birlikte ilmî ve dinî politikalar 

köklü biçimde değişmiş; Mihne uygulamaları sonlandırılmış, Kur’ân’ın mahlûk 

olduğuna dair görüşün devlet eliyle dayatılmasına son verilmiştir. Bu bağlamda, 

Mu‘tezilî görüşe sahip olan kadılkudât İbn Ebû Duâd (öl. 240/854) görevden 

alınmış, yerine Yahyâ b. Eksem (öl. 242/857) getirilmiş; Ahmed b. Hanbel (öl. 

241/855) gibi ehl-i hadîs ulemâya büyük itibar gösterilmiştir. Ne var ki, aynı 

halifenin Şiî unsurlara karşı sert uygulamaları, özellikle Hz. Hüseyin’in türbesinin 

yıkılması ve ziyaretçilerin engellenmesi gibi politikaları, dönemin mezhebî 

gerilimlerinin derinleşmesine neden olmuştur. Bu süreçte Ali evlâdına düşmanlık 

besleyen bazı unsurlar resmî görevlerle ödüllendirilmiş; bu da kamuoyunda 

mezhebî kutuplaşmayı artırmıştır.7 

Abbâsî coğrafyasındaki mezhebî çoğulculuk, bölgesel olarak da farklılık 

göstermiştir. Makdisî’nin (öl. 390/1000 civarı) aktardığına göre, Bağdat’ta 

Hanbelîler ve Şiîler; Basra’da Kaderiyye, Şiîler ve Hanbelîler; Nîşâbur’da ise 

Mu‘tezile, Şiîler ve Kerrâmiyye gibi gruplar etkinlik göstermiştir. Şam bölgesinde 

ise Mu‘tezilîler, görüşlerini açıkça beyan edemeyecek kadar baskı altında 

kalmışlardır.8 Bu mezhebî çeşitlilik, hem ilmî üretimi hem de hadislerin yorumlanış 

biçimini doğrudan etkilemiştir. 

Esasında devlet destekli hale gelen bu fikrî mülahazaların arkasında öncelikle 

tercüme faaliyetleri bulunmaktadır. Bu minvalde İbnü’n-Nedîm (öl. 385/995 [?]), 

Halife Me’mûn’un bir rüyası sebebi ile o dönemde felsefe ve diğer aklî ilimlere dair 

kitapların çoğaldığını varsayar. Rivayete göre Me’mûn rüyasında beyaz, kırmızıya 

 
6 Ebû Ca’fer Muhammed b. Cerîr et-Taberî, Târîhu’t-Taberî, thk. Muhammed Ebû’l-Fadl İbrahim 
(b.y.: Dâru’l-Meârif, 1967/1387), 10/54-55.  
7 Mahmut Kırkpınar, “Mütevekkil-Alellah, Ca’fer b. Muhammed”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2006) 32/212-214. 
8 Ebû Abdullâh Muhammed b. Ahmed el-Makdisî, Ahsenü’t-tekâsîm fî mârifeti’l-ekâlîm (Kâhire: 
Mektebetü’l-Medbûlî, 1991/1411), 126, 179, 315-316.  



 

284 
 

 

çalan renkli, alnı geniş, kaşları çatık, başı saçsız, gözleri şehlâ, şemâili güzel, taht 

üzerine oturmuş bir adam görür. Me’mûn şöyle der: “Sanki önündeyken içim 

heybetle doldu. Ona: “Sen kimsin?” dedim. O: “Aristoteles.” dedi. Sevindim. “Ey 

hâkim sana bir şeyler soracağım.” dedim. O da: “Sor.” dedi. Ben: “Güzel nedir?” 

dedim. O: “Akla güzel gelendir.” dedi. “Sonra nedir?” dedim. “Şeriatta güzel 

olandır.” dedi. “Sonra nedir?” dedim. “Cumhura güzel gelendir.” dedi. “Sonra 

nedir?” dedim. “Sonrası yok.” dedi. Başka bir rivayete göre: “Daha söyle.” dedim. 

O da: “Sana altını tavsiye eden, nazarında altın gibi olsun. Sana tevhidi (Allah’ın 

birliğini) tavsiye ederim.” dedi.”9 Rüyada Aristoteles’in görülmesi ve onun 

öncelikle aklı tavsiye etmesi tercüme faaliyetleri ve bunun etkilerini göstermesi 

bakımdan kıymetlidir. Bu sebeple hicrî üçüncü asrın fikrî arka planını anlamak için 

o döneme dair tercüme faaliyetleri hakkında bilgi sahibi olmak gerekmektedir.  

1.1. Hicrî Üçüncü Asra Kadar Gerçekleştirilen Tercüme Faaliyetleri ve 

Bunların Etkileri 

Tercüme faaliyetleri, hicrî birinci asırda sadece belli başlı alıntılarla sınırlı 

kalmışken, ikinci asırda daha sistematik hâle gelmiş; üçüncü asırda ise yoğunluk 

kazanarak yeni bir düşünsel üretim sürecini tetiklemiştir.10 Abbâsî yönetimi, başta 

astronomi, matematik ve tarım olmak üzere pratik bilimlerin Arapçaya tercümesini 

desteklemiş; zamanla felsefe ve mantık da bu sürece dâhil edilmiştir.11 Ancak bu 

çeviri faaliyetleri, özellikle dinî metinlerin felsefî meselelere maruz kalmasına yol 

açmıştır.  

Tercüme faaliyetleri sadece ilmî değil, aynı zamanda siyasî ve dinî amaçlara da 

hizmet etmiştir. Nitekim Halife Mehdî-Billah (öl. 169/785), Aristo’nun Topika adlı 

eserini Nestûrî patriği I. Timotheos’a tercüme ettirmiş; ardından bu eseri okuyarak 

onunla ilmî bir münazara gerçekleştirmiştir. Bu olay, İslâm’ı aklî ve felsefî bir 

 
9 Ebü’l-Ferec Muhammed b. Ebî Yâkub en-Nedîm, el-Fihrist, çev. Ramazan Şeşen (İstanbul: 
Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2019), 788. 
10 Fuad Sezgin, İslâm’da Bilim ve Teknik, çev. Abdurrahman Aliy (İstanbul: İBB Kültür AŞ 
Yayınları, 2008), 1/2. 
11 Hüseyin G. Yurdaydın, İslâm Tarihi Dersleri, (Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Yayınları, 1971), 20-21.  



 

285 
 

 

zemin üzerinden savunma çabalarının ilk örneği olarak değerlendirilebilir.12 Diğer 

taraftan çevrilen eserlerde İslâm inancına aykırı unsurlar tashih edilerek metinler 

İslâm düşüncesine uyarlanmıştır. Böylece hem halkın inanç hassasiyetleri 

korunmuş hem de dinî epistemoloji ile felsefî düşünce arasında bir sentez 

kurulmuştur. Fakat eserlerin Arapçaya tercümesi, dinî metinleri özellikle 

epistemolojik (bilgibilim-marife) ve ontolojik (varlıkbilim-vücûd) meselelerle karşı 

karşıya bırakmıştır. 

1.1.1. Tercüme Faaliyetleri Neticesinde Meydana Gelen Epistemojik 

Problem: Akıl mı Üstün, Nakil mi? 

Hicrî üçüncü asırda, tercüme faaliyetlerinin etkisiyle İslâm düşüncesinde bilgi 

kaynaklarının değeri tartışılmış, özellikle akıl ve nakil merkezli bilgi anlayışları 

arasında belirgin bir ayrım ortaya çıkmıştır.13 Bu dönemde Mu‘tezile, Allah’ı 

tanıma, ahlâkî yargılar ve dinî ilkelerin şeriat öncesinde de akılla bilinebileceğini 

savunarak akla epistemolojik öncelik tanımıştır. Mu‘tezile, aklî delilleri Allah’ın 

zatı ve sıfatları gibi konularda esas kabul ederken, ibadetler gibi detayların ancak 

nakille bilinebileceğini belirtmiştir. Onlar bu konudaki bazı hadisleri sahih kabul 

etmemiş, hatta teşbih ve tecsimi çağrıştıran rivayetleri ya reddetmiş ya da te’vil 

etmiştir. Mu‘tezile aynı zamanda, yalnızca isnada güvenmeyi yetersiz bulmuş,14  bir 

hadisin akılla çelişmediği durumda kabul edilebileceğini savunmuş ve metin 

tenkidini ön plana çıkarmıştır.15 Buna karşın ehl-i sünnet, özellikle hadis ehli, dine 

dair meselelerde nakli esas almış ve aklın sınırlılığına vurgu yapmıştır. Ayrıca ehl-

i hadis, her alanda sahih rivayeti merkeze almış ve hadislerin isnadına kutsiyet 

 
12 Süleyman Koyuncu, Sekizinci Asırda Gerçekleşen Dinler Arası İlk Diyalog (İstanbul: Ark 
yayınları, 2007), 11-12. 
13 Necip Taylan, “Bilgi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 
1992), 6/159-160. 
14 İlyas Çelebi, “Nazzâm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 
2006), 32/467. 
15 İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullah b. Müslim, Teʾvîlü muhtelifi’l-hadîs (Hadis Müdafaası), 
çev. M. Hayri Kırbaşoğlu (Ankara: OTTO Yayınları, 2017), 45-63. Örnekler için bk. Ebû Bekr 
Ahmed b. Alî b. Sâbit el-Bağdâdî, Târîhu Medîneti’s-selâm (Târîhu Bağdâd), thk. Beşşâr Avvâd 
Mâruf (Beyrût: Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, 1422/2001), 14/69-70; Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed 
b. Ahmed b. Osmân ez-Zehebî, Mîzânü’l-îtidâl fî nakdi’r-ricâl, thk. Ali Muhammed Bicâvî (Beyrût: 
Dârü’l-Mârife, ts.), 3/278; Hüseyin Hansu, Mutezile ve Hadis (Ankara: Kitâbiyât, 2004), 81-85. 



 

286 
 

 

atfetmiştir.16 Onlar kelamcıları Hz. Peygamber’in sözlerini, akıllarına uymadığı 

gerekçesiyle terk etmekle suçlamıştır.17 Taraflar arasındaki bu türden tartışmalar 

Hz. Peygamber’in otoritesini değil, rivayetlerin ona aidiyetinin yöntemsel olarak 

nasıl tespit edileceğini konu edinmiştir.18 Kelamcılar bu çerçevede, metafizik 

meseleleri tartışmak için mantık ve felsefî yöntemleri benimseyerek fizikî bilgileri 

itikadî ispatlarda kullanmışlardır. 

Mu‘tezile’nin aklı öncelemesi, Halife Me’mûn’un desteğiyle kurumsal bir boyut 

kazanmış; onun sarayında düzenlenen münazaralarda dinî doğruların ancak akıl ve 

mantık ilkeleriyle temellendirilebileceği fikri savunulmuştur.19  Halife Me’mûn’un, 

hadisin sıhhatini isnaddan çok aklî değerlendirme ile ölçen İsâ b. Ebân’ı saray 

meclisine dâhil etmesi,20 siyasî desteğin akıl lehine olduğunu göstermektedir.21  

Bir haberin bilgi değeri taşıması için ne tür şartlar gerektiği de bu dönemde 

tartışılmıştır. Mu‘tezile, bir rivayetin zarurî bilgi ifade etmesi için her tabakada 

tevatür sayısına ulaşmasını şart koşmuş;22 rivayeti şehâdete kıyaslayarak taaddüdü 

gerekli görmüştür.23 Buna karşın muhaddisler için mütevâtir, doğruluğunda şüphe 

bulunmayan, senedi sorgulanmayan ve bu yüzden hadis ilminin dışında kalan 

haberdir. Hadisçilerin malzemesi mütevâtir şartlarını taşımayan âhâd haberlerdir. 

Bu haberler sahih, hasen ve zayıf şeklinde tasnif edilmiş olup mütevâtir haberler bu 

 
16 Abdülfettâh Ebû Gudde, el-İsnâdu mine’d-dîn (Beyrût: Mektebü’l-Matbûâti’l-İslâmiyye, 
2014/1435), 89-94. 
17 İbn Kuteybe, Te’vilu Muhtelifi’l-Hadis, 127. 
18 Ebû Osmân Amr b. Bahr b. Mahbûb el-Câhiz, Resâilü’l-Câhiz, thk. Abdüsselâm Muhammed 
Harun (Kâhire: Mektebetü’l-Hanci, 1964/1384), 1/287.  
19 Bozkurt, Mu‘tezile’nin Altın Çağı, 108-115; 119-122. 
20 Jonathan A.c. Brown, çev. Salih Kesgı̇n, “Erken Dönem Hadis Münekkitlerinin Metin Tenkidi 
Yaptığını Nasıl Biliyoruz ve Bulmak Niçin Bu Kadar Zor?”, Usul İslâm Araştırmaları 25/25 (Ocak 
2016), 276. 
21 Gutas, Yunanca Düşünce-Arapça Kültür, 78-79. 
22 Mansur Koçinkağ, “Usûl İlminde Rivayet ve Şehâdet”, Hadis Tetkikleri Dergisi 13/2 (Aralık 
2015), 33-34. 
23 Ali Toksarı, “Nisab Açısından Rivayet ve Şehâdet Farkı”, Erciyes Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi 1/1 (Ocak 1983), 231-248. 



 

287 
 

 

sınıflandırmanın dışında tutulmuştur. Âhâd haberlerin güvenilirliği, râvîlerin 

durumu üzerinden değerlendirilmiş ve amel edilebilirlikleri ön planda tutulmuştur.24 

İmam Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh adlı eserinde haber-i vâhid konusuna dair 

rivayetler getirerek, bir hadisin delil olabilmesi için dört ve daha fazla kişi 

tarafından nakledilmesi gerektiğini savunanlara karşı çıkmıştır. İbn Hacer (öl. 

852/1449), Buhârî’nin bu tavrının, Mu‘tezile’nin şartlarına reddiye olduğunu 

belirtir.25 

Bu tartışmalar yalnızca hicrî üçüncü asırla sınırlı kalmamış, dördüncü asırda da 

sürmüştür. Endülüslü fakih Meâfirî’nin (öl. 429/1037) Bağdat’ta katıldığı 

meclislerde yalnızca aklî delillerin kabul edilmesi gerektiğini savunan çok dinli ve 

mezhepli tartışma ortamı,26 Abbâsî toplumunun kozmopolit yapısında akla dayalı 

düşünce zorunluluğunu göstermektedir.  

1.1.2. Tercüme Faaliyetleri Neticesinde Meydana Gelen Ontolojik Problem: 

Sıfatlar Meselesi 

İslâm akaidinin temelini oluşturan tevhid inancı, Müslümanların ontolojik 

yaklaşımlarını şekillendirmiştir. Bu inanç, hicrî birinci asırdan itibaren Allah’ın 

sıfatları etrafındaki tartışmaların merkezine yerleşmiştir. Özellikle Hristiyan din 

adamı Yuhannâ ed-Dımaşkî’nin eserlerinin Arapçaya çevrilmesiyle,27 hayır-şer, 

kader ve amel ilişkisi, Hz. İsa’nın kâdim olduğu gibi konular felsefî zemine 

 
24 İbn Kuteybe, Teʾvîlü muhtelifi’l-hadîs, 89; Hüseyin Hansu, Mütevâtir Haber (Bilgi Değeri ve 
İslâm Düşüncesindeki Yeri) (Van: Bilge Adamlar, 2008), 139, 144-146, 156, 161. 
25 Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed el-Askalânî İbn Hacer, Fethu’l-bârî bi-şerhi 
Sahîhi’l-Buhârî, thk. Muhammed Fuâd Abdülbâkî vd. (Kâhire: Matbaatü’s-Selefiyye, ts.), 13/233. 
26 Mehmet Özdemir, Endülüs Müslümanları İlim ve Kültür Tarihi (Ankara: TDV Yayınları, 1997), 
38. 
27 Yaşar Kutluay, İslâmiyette İtikadî Mezheplerin Doğuşu (İstanbul: Pınar Yayınları, 2003), 97-98. 



 

288 
 

 

taşınmıştır.28 Hint felsefesi ve diğer yabancı kaynakların etkisiyle gelişen bu 

tartışmalar, ta‘tîl düşüncesinin doğmasına neden olmuştur.29 

Felsefî metinlerin tercümesiyle birlikte Aristo’nun kategorileri, özellikle “cevher” 

(ousia) ve “araz” gibi kavramlar kelâm literatürüne girmiştir.30 İbnü’l-Mukaffa‘ 

tarafından tercüme edilen eserlerle başlayan süreçte,31 Cehm b. Safvân ve Ebü’l-

Hüzeyl el-Allâf gibi kelâmcılar bu kavramları İslâmî bağlamda yeniden 

tanımlamışlardır.32 Cevher ve araz kavramları Allah-âlem ilişkisi ve sıfatların 

ontolojik mahiyeti konusunda belirleyici olmuş, atomculuk fikri Allah’ın kudretini 

sınırlamamak adına teolojik boyut kazanmıştır. 33  

Tercümeler, Allah’a mekân, yön ve cismaniyet isnadı gibi teşbihî eğilimlere de yol 

açmıştır. Hişâm b. Hakem gibi isimler Allah’ın duyusal niteliklere sahip olduğunu 

ileri sürerken,34 Mukâtil b. Süleyman (öl. 150/767) gibi bazı âlimler sıfatları ispat 

adına tecsîm anlayışına yaklaşmışlardır.35 Bu yaklaşım, haşviyye36 gibi grupların 

Allah’ın el, yüz, göz, ayak gibi organları olduğunun ve bunun bir sakıncası 

olmadığını savunmalarına neden olmuştur.37 Cehmiyye gibi ta‘tîl eğilimli gruplar 

ise Allah’ın sıfatlarını reddetme yoluna gitmiş, bu da ehl-i hadîs tarafından şiddetle 

 
28 Recep Aydoğmuş, Yuhanna ed-Dımeşkî’nin Eserlerinde İslâm ve Müslümanlar (İstanbul: 
İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019), 34-36. 
29 Ahmed b. Hanbel, er-Red ale’z-zenâdıka ve’l-Cehmiyye, thk. Sabrî b. Selâme Şâhîn (Riyâd: 
Dâru’s-sebât li’n-neşr ve’tevzî, 1424), 92-95; Ayşe Turhan, “Mu‘tezilî Sıfat Telakkîsinin İnşâında 
Cehm b. Safvân’ın Belirleyiciliği”, Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 
2018/2/41 (Aralık 2018), 94. 
30 Ebü’l-Feth Tâcüddîn Muhammed b. Abdilkerîm eş-Şehristânî, el-Milel ve’n-nihal, çev. Mustafa 
Öz (İstanbul: Litera Yayıncılık, 2008), 40-41. 
31 Abdulkuddüs Bingöl, “Îsâgūcî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 
Yayınları, 2000), 22/488. 
32 Yusuf Şevki Yavuz, “Araz”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 
Yayınları, 1991), 3/338. 
33 İlhan Kutluer, “Cevher”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 
1993), 7/452. 
34 Ebü’l-Hasen Alî b. İsmâîl el-Eş‘arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyîn ve İhtilâfü’l-Musallîn, çev. Ömer 
Aydın-Mehmet Dalkılıç (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2019), 76-78, 92, 
304-306. Benzer örnekler için bk. Şehristânî, Milel ve’n-nihal, 167-168. 
35 İrfan Abdülhamid, İslâm’da İ’tikâdî Mezhepler ve Akâid Esasları, çev. Sâim Yeprem (İstanbul: 
Marifet Yayınları, 1994), 223. 
36 Eş‘arî, Makâlât, 230, 308. 
37 Haşviyye hakkındaki farklı tanımlamalar için bk. Mehmet Emin Özafşar, İdeolojik Hadisçiliği 
Tarihî Arka Planı (Ankara: OTTO Yayınları, 2015), 24-29. 



 

289 
 

 

eleştirilmiştir.38 Ahmed b. Hanbel ve Mâlik b. Enes gibi isimler, sıfatları zahir 

anlamıyla kabul edip keyfiyetini Allah’a havale etme yolunu benimsemişlerdir. 39 

Bu yaklaşım, nassa sadakat ve teşbih arasında bir denge kurmayı hedeflemiştir. 

Esasında Ehl-i hadis, Cehmiyye’nin tevhid akidesini korumaya çalıştığı düşünce 

biçimini eleştirmiştir. Zira Cehmiyye ve onun yolunda olan fırkalar teaddüdü 

kudemaya sebep olmaktan sakınırken söylemeye çalıştıkları şey Allah’ın varlığını 

inkâr olarak anlaşılmıştır. Bu durumu Zehebî şu sözleri ile ifade etmektedir: 

“Cehmiyye’nin benimsediği kanaat “Allahu Teâla bütün mekânlardadır” 

şeklindedir. Yüce Allah onların söylediklerinden münezzehtir. Aksine biz nerede 

olursak olalım O, ilmi ile bizimle beraberdir.”40  

Sıfat meselesi aynı zamanda ehl-i hadîs ve ehl-i re’y ayrımını da derinleştirmiştir. 

Burada kast edilen re’y “Allah’ın sıfatları, kader gibi akaide dair konularda şahsî 

görüş bildirmek” anlamında kullanıldığından ehl-i re’y ifadesi ile “ehl-i sünnetin 

muhalifi olarak” ehl-i bid‘at anlatılmak istenmektedir.41 Rivayete göre akaide dair 

konularda akıl yürüttükleri ve bazı hadisleri inkâr ettikleri için Mu‘tezile’nin ehl-i 

re’y olarak adlandırıldığı söylenir.42 Mu‘tezile ve Hanefî gelenekten gelen âlimler, 

akaid konularında akıl yürütmeleri nedeniyle ehl-i re’y olarak anılmış ve bazıları 

zındıklıkla itham edilmiştir. Burada dikkati çeken husus ehl-i hadîsin, ehl-i re’y 

olmakla itham ettiği grubun Mu‘tezile’den ziyade Hanefîler olmasıdır. Buna neden 

olarak Kur’ân’ın mahlûk olduğu görüşünü savunan Bişr b. Gıyâs (öl. 218/833),43 

 
38 İlyas Çelebi, “Sıfat”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 
37/102. 
39 Ebû Abdillâh Ubeydullah b. Muhammed İbn Batta, el-İbâne an şeriati’l-firkati’n-nâciye ve 
mücânebeti’l-fırâki’l-mezmûme, thk. Rızâ b. Na’sân Mu’tî vd. (Riyâd: Dârü’r-Râye, 1994/1415), 
7/242; Ebû Mansûr Abdülkâhir b. Tâhir el-Bağdâdî, Usûlü’d-dîn, thk. Ahmed Şemseddîn (Beyrût: 
Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2002/1423), 132. 
40 Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân ez-Zehebî, Muhtasaru’l-Uluvv li’l-
Aliyyi’l-Azîm, çev. M. Beşir Eryarsoy (İstanbul: Ümmülkura Yayınevi, 2009), 173-174. 
41 Ebû Muhammed Abdullah b. Abdirrahmân ed-Dârimî, Müsnedü’d-Dârimî, thk. Hüseyn Selîm 
Esed ed-Dârânî (Riyâd: Dâru’l-Muğnî, 2000/1421), “Mukaddime”, 23 (No. 206-223); Ebû Bekr 
Ahmed b. Alî b. Sâbit el-Bağdâdî, Şerefu ashâbi’l-hadîs (Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi, 1969/1389), 24-27.	
42 Mehmet Özşenel, İlk Dönem Hadis-Rey Tartışmaları Şeybânî Örneği (İstanbul: İFAV Yayınları, 
2015), 76. 
43 W. Montgomery Watt, İslâm Düşüncesinin Teşekkül Dönemi, çev. Osman Demir (İstanbul: 
Ketebe Yayınları, 2021), 226. 



 

290 
 

 

İbn Ebû Duâd gibi dönemin Mu‘tezilî âlimlerinin44 daha ziyade Hanefî mezhebine 

mensup olması ve Mihne olayının ardından Ahmed b. Hanbel taraftarlarının 

söylemleri gösterilmektedir.45 Bunun yanı sıra dönemin halifelerinin Mihne 

süresince yaptığı atamalardaki kadıların genel olarak Hanefî âlimler olması da bir 

diğer neden olarak sunulabilir.46 

Buhârî de kendi dönemi içerisinde meydana gelen bu tartışmalara kayıtsız 

kalmamıştır. O, el-Câmiu’s-Sahîh’teki Kitâbü’t-Tevhid’de Kaderiyye ve 

Cehmiyye’ye47 reddiye olacak rivayetlerde bulunmuştur. O, Kitâbü’t-Tevhid’de 

Allah’ın yegâne yaratıcı olduğunu fakat yaratıcılığının sıfatları, fiilleri, emri ve 

kelamı ile birlikte bulunduğunu ifade etmiştir. Ayrıca Buhârî, Halku efʿâli’l-ibâd 

adlı eserini Cehmiyye’ye reddiye olarak kaleme almış ve burada özellikle Kur’ân 

kelamını okumanın mahlûk olduğunu ispatlamayı amaç edinmiştir. Buhârî arş ve 

istivâ konusunun aklen bilinemeyeceğine, Allah’ın ve Rasûlünün bu konuda 

getirdiklerine teslim olmak gerektiğine dair delilleri de bu eserinde beyan etmiştir.48 

el-Akîde (et-Tevhid), Ahbârü’s-sıfât, el-İʿtisâm, Kitâbü’l-Îmân, et-Tefsîrü’l-kebîr 

Buhârî’nin bu konuda yazdığı diğer eserler arasında sayılabilir. 

2. Buhârî’nin Yaşadığı Asrın İlmî Ortamı 

Buhârî on yaşlarındayken “küttâb” adı verilen okulda ilk tahsiline başlamıştır.49 

Küttâblar, Arap Yarımadası’nda İslamiyet’ten yaklaşık yüzyıl önce de var olduğu 

söylenen genel olarak ilköğretimin yapıldığı yerler olarak bilinir. Bu kurumlar tek 

 
44 Meşhur Mu‘tezile tabakat kitaplarında Bişr’e yer verilmemekte ve Hanefî bir fakih olarak 
bilinmektedir. (Ahmet Saim Kılavuz, “Bişr b. Gıyâs”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 
(İstanbul: TDV Yayınları, 1992), 6/220-221.) 
45 M. Esat Kılıçer, “Ehl-i Re’y”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 
Yayınları, 1994), 10/523. 
46 Ebû Ahmed Abdullah b. Adî el-Cürcânî İbn Adî, el-Kâmil fî duafâi’r-ricâl (Beyrût: Dârü’l-Fikr, 
1985), 1/308; Hatîb, Târîh, 7/218. Mihne uygulamalarında Hanefîlerin durumu için bk. Mehmet 
Ümit, “Mihne Uygulamaları ve Hanefîler”, Mihne Süreci ve İslâmi İlimleri Etkisi, ed. M. Mahfuz 
Söylemez (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2016), 73-98.  	
47 İbn Hacer, Fethu’l-bârî, 13/290. 
48 Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl el-Buhârî, Halku efʿâli’l-ibâd, çev. Yusuf Özbek (İstanbul: 
İz Yayıncılık, 1992), 25.  
49 Hatîb, Târîh, 2/324; Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed el-Askalânî İbn Hacer, 
Hedyü’s-sârî, thk. Şuayb el-Arnaût (Dımaşk-Hicaz: er-Risâletü’l-Âlemiyye 2013/1424), 2/528. 



 

291 
 

 

odadan oluşur ve burada Arap yazısıyla birlikte basit matematik kuralları da 

öğretilir.50 Küttâbın sahâbe devrinde de mevcut olduğu, Hz. Ömer Dönemi’nde 

kurumsallaştığı ve öğreticilere maaş bağladığı kaynaklarda geçen bilgilerdendir.51 

Küttâbda tahsiline devam ederken hadis ezberlemeye karar veren Buhârî, on 

yaşından sonra bazı hadis âlimlerinin derslerini dinlemiştir.52 Buhârî’nin eğitim 

hayatının geçtiği hicrî üçüncü asırda Abbasî halifelerinin, vezirlerinin, dönemin 

âlimlerinin ve halkın ilme yoğun bir teveccühü görülmektedir. Bu ilgi temel İslâmî 

ilimlerde olduğu gibi fennî ve felsefî ilimler için de söz konusudur. İlim talebi ise 

müesseseye dönüşmüş mekânlar kadar bir kurum kabul edilemeyecek yerlerde de 

görülmektedir. 

2.1. Dönemin İlmî Mekânları ve İlme Verilen Destek 

Buhârî’nin yaşadığı dönemin en bilinen ilmî kurumu Beytülhikme’dir. Halife 

Me’mûn döneminde Bağdat’ta kurulan bu kurum, tercüme faaliyetleriyle meşhur 

olmuş; burada görev alan mütercimler İran, Hint ve özellikle Yunan kaynaklarından 

birçok felsefî ve ilmî eseri Arapça’ya çevirmiştir. Bu süreçte Kindî gibi ilk İslâm 

filozofları yetişmiş, İbnü’l-Mukaffaʿ gibi isimler Aristo ve Porphyrius’un eserlerini 

tercüme ederek mantığı İslâm dünyasına taşımıştır. Ayrıca bu tercümeler, 

astronomi gibi fen bilimlerinde de ilerlemelere zemin hazırlamış; Me’mûn’un 

kurduğu rasathânede boylam derecesi oldukça hassas biçimde ölçülmüştür.53 Aynı 

zamanda bu tercümeler, yeni nesir türlerinin doğuşuna da katkı sunmuştur. Câhiz’in 

el-Beyân ve’t-tebyîn ve Kitâbü’l-Hayevân gibi eserleri hem içerik hem de üslup 

bakımından bu yeni literatürün örneklerindendir. 

Camiler de bu dönemde eğitim faaliyetlerinin yürütüldüğü mekânlar olarak işlev 

görmüş; bazı camilerin zengin kitap koleksiyonlarına sahip olduğu nakledilmiştir.54 

 
50 Ahmed Çelebi, İslâm’da Eğitim-Öğretim Tarihi, çev. Ali Yardım (İstanbul: Damla Yayınevi, 
1976), 33- 34. 
51 Nebi Bozkurt, “Mektep”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 
2004), 29/5. 
52 Hatîb, Târîh, 2/324, 325; İbn Hacer, Hedyü’s-sârî, 2/528-530. 
53 Mahmut Kaya, “Beytülhikme”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 
Yayınları, 1992), 6/88-90; Yıldız, “Abbâsîler”, 1/45. 
54 Yıldız, “Abbâsîler”, 1/44. 



 

292 
 

 

Bunların dışında vakıf, özel ve saraya ait kütüphaneler de ilimle meşgul olanlara 

çeşitli imkânlar sunulmuştur.55 Nitekim Makdisî, Ebü’l Kâsım el-Büstî’ye ait ilk 

vakıf kütüphanesinde öğrencilere yalnızca barınma ve yemek değil, kâğıt, 

mürekkep gibi yazım araçlarının da sağlandığını belirtmektedir.56 Kitapçılar da ilmî 

münazara ortamı olarak işlev görmüştür. Basra’daki bir kitapçıda bir Kûfeli’nin 

kendi memleketinin âlimlerini övmesi üzerine, Basralı dilci Riyâşî’nin (öl. 

257/871) lügat bilgisinin kökenlerine dair ironik yorumu bu tür tartışmalara bir 

örnektir.57 

Bu dönemde Abbâsî halifeleri ve vezirleri, ilim adamlarına büyük destek vermiştir. 

Hârûnürreşîd’in verdiği bir emirle, Kur’ân’ı ezberleyene, hadis rivayet edene ve 

fıkıhta derinleşene dört bin dinar maaş bağlandığı kaydedilmektedir.58 Bu tür 

destekler, Endülüs ve Sint gibi uzak bölgelerden öğrencilerin Bağdat’a ilim 

öğrenmek için gelmesine vesile olmuştur. İbn Arabî’nin (öl. 231/846) dersinde 

farklı bölgelerden öğrencilerin bulunması bu duruma örnektir. 59 Ayrıca Abbâsî 

halifeleri âlimlere doğrudan eser yazma görevleri vermiştir. Örneğin Halife 

Me’mûn, Ferrâ’ya (öl. 207/822) Arap dili üzerine bir eser yazdırmış, yazım süreci 

için her türlü desteği sağlamıştır.60 Halife Mansûr’un Mâlik’e el-Muvattaʾ’yı kanun 

kitabı olarak benimsetme arzusu da bu desteğin bir örneğidir.61 Saraylar ve vezir 

konakları da ilmî tartışmaların yapıldığı merkezler olmuş; Kisâî (öl. 189/805) ve 

 
55 Johannes Pedersen, İslam Dünyasında Kitabın Tarihi, çev. Mustafa Macit Karagözoğlu (İstanbul: 
Klasik, 2018), 125-138.  
56 Makdisî, Ahsenü’t-tekâsîm, 413. 
57 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 184. 
58 Ebû Muhammed Abdullah b. Müslim b. Kuteybe ed-Dîneverî, el-İmâme ve’s-Siyâse, (Beyrût: 
Dâru’l-edvâ, 1990/1410), 2/211-212. 
59 Ebü’l-Abbâs Şemsüddîn Ahmed b. Muhammed b. İbrâhîm b. Ebî Bekr b. Hallikân, Vefeyâtü’l-
âyân ve enbâü ebnâi’z-zamân, thk. İhsân Abbâs (Beyrût: Dâru Sâdır, 1972), 4/307-308. 
60 Zülfikar Tüccar, “Ferrâ, Yahyâ b. Ziyâd”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: 
TDV Yayınları, 1995), 12/406-408. 
61 M. Yaşar Kandemir, “el-Muvatta”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV 
Yayınları, 2020), 31/414-417. 



 

293 
 

 

Sîbeveyh (öl. 180/796) gibi dönemin önde gelen nahiv âlimleri burada düzenlenen 

münazaralarda karşı karşıya gelmişlerdir. 62 

2.2. Dönemin İlmî Gelişimi ve Önde Gelen Âlimleri 

Hicrî ikinci ve üçüncü asır fıkhın tedvin edildiği ve mezheplerin oluştuğu bir 

dönemdir. Ebû Hanîfe, Mâlik, Şâfiî ve Ahmed b. Hanbel’in kurucusu olup 

günümüze kadar varlığını devam ettiren mezheplerin yanı sıra, Dâvûd ez-Zâhirî (öl. 

270/884), Evzâî (öl. 157/774), Süfyân es-Sevrî (öl. 161/778), Taberî (öl. 310/923) 

gibi âlimlerin de mezheplerine bu dönemde rastlanmaktadır.  

İtikadî mezheplerin ve kelamın sistemleştiği bu devirde cedel ilminin kurucusu 

kabul edilen Ebü’l-Hüzeyl el-Allâf, onun yeğeni Nazzâm, Şîa’ya karşı ilk üç 

halifeyi savunan el-Osmâniyye, hilâfetin Hz. Abbas’ın soyundan gelenlerin hakkı 

olduğuna dair Kitâb fi’l-Abbâsiyye ve Kur’ân-ı Kerîm’in mahlûk olduğunu 

müdafaa eden Kitâbü Halkı’l-Kurʾân adlı eserlerin sahibi Câhiz Mu‘tezile’nin 

meşhur âlimlerindendir. Selef akaidini kelamî delillerle güçlendiren ilk Sünnî 

kelamcı ve halku’l-Kur’ân tartışmalarında Kur’ân’ın lafız itibariyle mahlûk, manası 

itibariyle ezelî olduğunu ilk kez dile getiren İbn Küllâb, ehl-i sünnet kelamının 

kurucularından sayılan Hâris el-Muhâsibî (öl. 243/857), Kerâbîsî (öl. 248/862) gibi 

âlimler ise sünnî kelamın doğmasına zemin hazırlamışlardır.  

Halife Mansûr’un isteği üzerine Kitâbü’l-Megâzî’yi kaleme alan İbn İshak (öl. 

151/768), megâzî müellifi Vâkıdî (öl. 207/823), İslâmî ilimler içerisinde biyografi 

alanında yazılan eserlerin ilki et-Tabakâtü’l-kübrâ’nın müellifi, aynı zamanda 

Vâkıdî’nin kâtibi İbn Sa‘d (öl. 230/845) Abbâsî devrinin tarih alanında 

uzmanlaşmış önemli simalarındandır.   

İbrâhim b. Edhem (öl. 161/778 [?]), Şakîk-ı Belhî (öl. 194/810), Ma‘rûf-i Kerhî (öl. 

200/815-16 [?]), Bâyezîd-i Bistâmî (öl. 234/848 [?]), Cüneyd-i Bağdâdî (öl. 

 
62 Hatîb, Târîh, 13/590; H. İbrahim Tanç, “el-Kisâî’nin Devrindeki Bazı Âlimlerle Yaptığı 
Münâzaralar/Arguments Which al-Kisâ’î Had With Some Scholars in His Era.”, Atatürk 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 0/18 (Aralık 2002), 113. 



 

294 
 

 

297/909), Hallâc-ı Mansûr (öl. 309/922) gibi tasavvufun doğuşunu hazırlayan ve 

gelişmesini sağlayan sûfîlerin hepsi de yine bu dönemin önemli simalarındandır.  

2.3. Hadis İlminin Gelişimi 

Emevî halifesi Abdülmelik’in, ilmin kaybolmasından duyduğu endişe neticesinde 

âlimleri bildiklerini halkla paylaşmaya teşvik etmesiyle başlayan süreç,63 Ömer b. 

Abdülaziz’in (öl. 101/720) hadislerin ve sünnetin yazılı hale getirilmesine yönelik 

gayretiyle kurumsal bir boyut kazanmıştır. Onun valilerine gönderdiği emirle 

hadislere dair ilk resmî tedvin teşebbüsünü başlatması, hicrî ikinci asırda hadis 

derlemelerinin ortaya çıkmasına zemin hazırlamıştır.64 Neticede hicrî ikinci asırda 

farklı bölgelerde ilk hadis derlemeleri ortaya çıkmış; Mekke’de İbn Cüreyc’in (öl. 

150/767) Kitâbü’s-Sünen’i, Basra’da Saîd b. Ebî Arûbe’nin (öl. 156/773) es-

Sünen’i, Yemen’de Ma‘mer b. Râşid’in (152/769) el-Câmi‘’i, Kûfe’de Süfyân es-

Sevrî’nin el-Câmiʿu’l-kebîr’i, Medine’de Mâlik b. Enes’in el-Muvattaʾ’sı bu 

sürecin öncüsü olmuştur. 

Abbâsîler döneminde ise hicrî üçüncü asır, hadis edebiyatı açısından son derece 

verimli bir çağ olmuştur. Hadislerin musannef ve müsned türünde eserlerde 

derlenmesi yaygınlaşmıştır. Abdürrezzâk es-San‘ânî’nin (öl. 211/826-27) 

Musannef’i, Ebû Bekir b. Ebû Şeybe’nin (öl. 235/849) Musannef’i dönemin ilk 

yarısında telif edilen hadis musannefâtındandır. Ebû Dâvûd et-Tayâlisî’nin (öl. 

204/819) Müsned’i, Ahmed b. Hanbel’in Müsned’i ve Dârimî’nin (öl. 

255/869) Sünen’i bu sahada yazılan en önemli eserler olarak kabul görmüştür. 

Hicrî üçüncü asırda, sahîhinin sakîminden ayrıldığı rivayetleri tek bir eserde 

toplama gerekliliği doğmuştur. İlk defa Şâfiî (öl. 204/820) ile derli toplu bir şekilde 

sıhhat şartlarından söz edilen hadisler65 bu dönemde müstakil kitaplarda toplanmaya 

başlanmıştır. Bu anlamda sıhhat şartlarını taşıyan hadisler ilk defa Buhârî ile 

 
63 Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdillâh b. Muhammed b. Abdilberr, Câmiu beyâni’l-ilm ve 
fadlih (Demmâm: Dâru İbni’l-Cevzî, 1435), 1/405. 
64 Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl el-Buhârî, Sahîhu’l-Buhârî, (Dimaşk: Dâru İbn Kesîr, 
2002/1423), “İlim”, 34.  
65 Ebû Abdillâh Muhammed b. İdrîs b. Abbâs eş-Şâfiî, er-Risâle, thk. Ahmed Muhammed Şakir 
(Kâhire: Mustafa el-Babi el-Halebi, 1938/1357), 369-372. 



 

295 
 

 

Müslim’in (öl. 261/875) el-Câmiu’s-sahîh’lerinde bir araya getirilmiştir. Bu 

eserlerin ardından Ebû Dâvûd (öl. 275/889), Nesâî (öl. 303/915) ve İbn Mâce’nin 

(öl. 303/915) es-Sünen’leriyle Tirmizî’nin (öl. 279/892) el-Câmiu’s-sahîh’i bunlara 

eklenmiştir. Takip eden yüzyılda İbn Huzeyme’nin (öl. 311/924) es-Sahîh’i, İbn 

Hibbân’nın (öl. 354/965) el-Müsnedü’s-sahîh’i ve Hâkim en-Nîsâbûrî’nin (öl. 

405/1014) el-Müstedrek ale’s-Sahîhayn’ı sahih hadisleri bir araya getirmek 

gayesiyle kaleme alınmıştır. 

Buhârî dönemine kadar bazı temel hadis kavramlarının henüz terimleşme sürecini 

tamamlamadığı bilinmektedir.66 Hicrî üçüncü asra kadar kaleme alınan hadis 

eserleri meydana gelirken hadis ilmini tekâmüle ulaştıran birtakım amiller 

bulunmaktadır. Bu konuda hadisin temel unsurlarını oluşturan isnad, râvi ve hadis 

musannefâtı üzerindeki genel etkilerden söz edilecektir. 

2.3.1. İsnadın Gelişimi 

Hadis ilminin temel unsurlarından biri olan isnad rivayetlerin Hz. Peygamber’e 

kadar güvenilir şekilde ulaşmasını sağlamak amacıyla doğmuş ve zamanla 

sistematik bir yapıya kavuşmuştur.67 Cemel ve Sıffîn gibi fitne dönemlerinin 

ardından siyasî ve mezhebî saiklerle hadis uydurma faaliyetlerinin artması,68 

rivayetlerin güvenilirliğini temin etmek üzere isnadın bir zorunluluk olarak 

benimsenmesine neden olmuştur.69 Nitekim Muhammed b. Sîrîn’in (öl. 110/729) 

“fitne” sonrası isnad sorma geleneğinin yerleştiğini belirten sözü,70 ikinci asırda 

râvîlerin sadece zabt değil adalet yönüyle de değerlendirilmesi gerektiği 

 
66 Ahmet Yücel, Hadîs Istılahlarının Doğuşu ve Gelişimi Hicrî İlk Üç Asır (İstanbul: İFAV 
Yayınları, 2014), 55-189. 
67 Raşit Küçük, “İsnad”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 
2001), 23/155. 
68 M. Yaşar Kandemir, Mevzu Hadisler: Menşe’i, Tanıma Yolları, Tenkidi (İstanbul: İFAV 
Yayınları, 2015), 19-61. 
69 Ahmet Yücel, Hadis Tarihi (İstanbul: İFAV Yayınları, 2014), 38. 
70 Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc b. Müslim el-Kuşeyrî, Sahîhu Müslim, thk. Nazr b. 
Muhammed el-Firyâbî (b.y.: Dâru Tayba, 2006/1427), “Mukaddime” 5. Söz konusu nakli isnad 
tenkidi açısından tetkik eden Arif Ulu, bu ifadenin İbn Sîrîn’e ait olduğu kanaatine ulaşmıştır. (Arif 
Ulu, ““Önceleri İsnaddan Sormazlardı...” Rivâyetinin Senedi Üzerine Bir İnceleme”, Atatürk 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 0/36 (Aralık 2011), 25). 



 

296 
 

 

göstermektedir.71 Bu bağlamda isnad ve buna bağlı olarak ricâl tenkidi, ikinci asrın 

ilk yarısından itibaren hadis ilminin temel unsurları arasında yer almaya başlamıştır.  

İsnadın sistematik bir şekilde kullanılması, özellikle İbn Şihâb ez-Zührî (öl. 

124/742) ile rivayetlerin vazgeçilmez parçası haline gelmiş72 ve Şuʿbe b. Haccâc 

(öl. 160/777), Süfyân es-Sevrî (öl. 161/778) gibi muhaddisler tarafından isnad 

tatbiki ve hadis tahammül lafızları rivayetlerin sıhhati için gerekli görülmüştür.73 

Nitekim bu dönemde hadisleri ilk defa tasnif edip bâblara ayıran muhaddislerin 

eserlerindeki nakillerin büyük çoğunluğunu isnadı ile kaydettikleri görülmektedir. 

Hicrî ikinci asır boyunca isnada verilen önem gün geçtikçe artmış74 ve isnadla ilgili 

birtakım kurallar da oluşmuştur.75 Bu dönemin sonlarından itibaren senedin 

kopuksuz bir şekilde Hz. Peygamber’e kadar ulaşması (ittisal) da bu kurallardan 

biri olarak konuşulmaya başlanmıştır. Bu dönemden önce birçok fıkıh ve hadis 

uleması “seneddeki mutlak kopukluk” anlamına gelen mürsel rivayetleri 

kullanırken76 hadisin sıhhati için senedin muttasıl olmasını ve mürsel rivayetin bazı 

şartlarla nakledilmesini söyleyen Şâfiî (öl. 204/820) bu anlamda dönüm noktası 

olarak kabul edilmiştir.77 Onun bu yaklaşımını Ahmed b. Hanbel ve diğer hadis 

âlimlerinin takip ettiği söylenmiştir.78 Nitekim Müslim de Sahîh’inin 

mukaddimesinde “mürselin ehl-i ilme göre hüccet kabul edilmediğini” ifade 

 
71 Ebû Muhammed Abdurrahmân b. Muhammed b. İdrîs er-Râzî, el-Cerh ve’t-taʿdîl, thk. 
Abdurrahmân b. Yahyâ el-Yemânî (Haydarâbad: Dâiretü’l-Maârifi’l-Osmaniyye, 1952/1371), 2/16. 
72 Ebü’l-Kâsım İbn Asâkir Alî b. el-Hasen, Târîhu Medîneti Dımaşk, thk. Muhibbüddîn Ebî Saîd 
Ömer b. Garâme el-Amrî (Beyrût: Dârü’l-Fikr, 1995/1415), 11/72; İbn Ebû Hâtim, el-Cerh ve’t-
taʿdîl, 1/20; 8/74. İsnad hakkında ilk araştırma yapan kişiler hakkındaki tartışmalarla ilgili olarak 
bk. Halil İbrahim Turhan, Ricâl Tenkidinin Doğuşu ve Gelişimi Hicrî İlk İki Asır (İstanbul: İFAV 
Yayınları, 2015), 36-65. 
73 Ebû Muhammed İbn Hallâd el-Hasen b. Abdirrahmân b. Hallâd er-Râmhürmüzî, el-Muhaddisü’l-
fâsıl beyne’r-râvî ve’l-vâî, thk. Muhammed Acâc el-Hatîb (Beyrût: Dârü’l-Fikr, 1984/1404), 517. 
74 İbn Ebû Hâtim, el-Cerh ve’t-taʿdîl, 2/16; Müslim, “Mukaddime”, 5. 	
75 Şâfiî, er-Risâle, 369–372; Ebû Bekr Ahmed b. Alî b. Sâbit el-Bağdâdî, el-Kifâye fî mârifeti usûli 
ilmi’r-rivâye, thk. Ebû İshak İbrâhim b. Mustafa Al-i Bahbah Dimyâtî (b.y.: Dârü’l-Hüda, 
2003/1423), 1/93,103. 
76 Hatîb, el-Kifâye fî ‘ilmi’r-rivâye, 2/447; Ebû Amr Takıyyüddîn Osmân b. Salâhiddîn eş-Şehrezûrî 
İbnü’s-Salâh, Ulûmü’l-hadîs, thk. Nûruddin Itr (Dımaşk: Dârü’l-Fikr, 1986/1406), 52. 
77 Şâfiî, er-Risâle, 469-470; Hatîb, el-Kifâye fî ‘ilmi’r-rivâye, 2/439. 
78 Ebû Dâvûd Süleymân b. el-Eş’as b. İshâk es-Sicistânî, Risâletü Ebî Dâvûd ilâ ehli Mekke fî vasfi 
Sünenihî, thk. Muhammed b. Lütfî es-Sabbâğ (Beyrût: el-Mektebü’l-İslâmî, 1405), 25. 



 

297 
 

 

etmektedir.79 Buhârî de türü müsned olmamasına rağmen el-Câmiʿu’s-sahîh’inin 

tam adında (el-Câmiʿu’s-sahîhu’l-müsned min hadîsi Resûlillâh sallallâhü aleyhi 

ve sellem ve sünenihî ve eyyâmih) hadislerin senedleriyle zikredildiğini ifade etmek 

için “müsned” kelimesini kullanmıştır.80 Ebû Dâvûd ise Sünen’inde Sevrî, Mâlik ve 

Şâfiî’nin fıkhî görüşlerine kaynaklık eden hadisleri topladığını söylemiş81 ve 

topladığı 4800 hadisten 600’ü hariç diğerlerinin müsned (merfû-muttasıl) rivayetler 

olmasıyla övünmüştür.82 Mürsel rivayetlerden ziyade müsned (merfû-muttasıl) 

rivayetlerin nakline ve râvilerle ilgili zikredilen özelliklere sahip olan kimselerden 

hadis rivayetine zemin hazırlayan Şâfiî’den sonra “mülakât” ve “muasarât” şartları 

ile eserlerini telif eden Buhârî ve Müslim de isnadın gelişimine büyük katkı 

sağlamışlardır. 

Hicrî ikinci asır ve üçüncü asırda hem râvileri güvenilir isnada sahip müsned 

hadisler elde etmek hem de âlî isnada sahip olmak için yoğun bir şekilde “rihle” 

denilen ilim yolculuklarına şahit olunmaktadır.83 Bu seyahatler rivayetlerin 

mukayese edilmesine84 ve metin tashihine zemin hazırlamıştır.85 Böylece hadiste 

meydana gelen hatalar anlaşılmış,86 hadislerin mütâbeât ve şevâhîdleri 

bulunmuştur.87 Ancak bu şekilde âlî isnad arayışları hadislerin tariklerinin 

çoğalmasına neden olmuştur. Buna rağmen muhaddisler için âlî isnad “Allah’a 

yakınlık” olarak görülmüş88 ve bu vesile ile yapılan yolculuklar bir muhaddis 

 
79 Müslim, “Mukaddime”, 6.  
80 İbn Hacer, Hedyü’s-sârî, 1/11. Nevevî eserin tam adını el-Câmiu’l-müsnedü’s-sahîhu’l-muhtasar 
min umûri Rasûlillâh sallallâhü aleyhi ve sellem ve sünenihî ve eyyâmih olduğunu belirtir. (Ebû 
Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref b. Mürî en-Nevevî, Mâ Temessü ileyhi hâcetü’l-kârî li-Sahîhi’l-İmâmi’l-
Buhârî, thk. Ali Hasan Ali Abdülhamîd (Beyrût: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts.), 39.) 
81 Ebû Dâvûd, Risâle, 28. 
82 Ebû Dâvûd, Risâle, 26, 32. 
83 İbrahim Hatiboğlu, “Rihle”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 
2008), 35/106-108.  
84 Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân ez-Zehebî, Siyeru âlâmi’n-nübelâ, 
thk. Şuayb el-Arnaût (Beyrût: Müessesetü’r-Risâle, 1983/1403), 12/150. 
85 Zehebî, Siyer, 11/84. 
86 Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr el-Hudayrî es-Süyûtî, Tedrîbü’r-râvî fî şerhi 
Takrîbi’n-Nevevî, thk. Ebû Kuteye Nazr Muhammed Feryâbî (Riyâd: Mektebetü’l-Kevser, 1415), 
1/281-282. 
87 İbn Hacer, Hedyü’s-sârî,  1/12; İbn Ebû Hâtim, el-Cerh ve’t-taʿdîl, 1/293.	
88 Muhammed Cemâleddin Kâsımî, Kavâidü’t-tahdîs min fünûni mustalahi’l-hadîs, thk. M. Behcet 
el-Beytâr (Beyrût: Dârü’n-nefâis, 1993), 210. 



 

298 
 

 

geleneği olarak görülmüştür.89 Bundan ötürü hicrî üçüncü asırda bile muhaddislerin 

sülâsî (üç râvili) isnad elde etmek için türlü sıkıntılara katlandığı bilinmektedir.90 

Zira elde edilen âlî isnadlar bir övünç ve rağbet vesilesidir. Buhârî’nin de el-

Câmiu’s-Sahîh’inde mükerrerleri ile birlikte sülâsi isnada sahip 22 tane rivayeti 

vardır. Öte yandan Buhârî, Zührî’nin hadislerini Ma’mer’den ziyade (öl. 153/770) 

Şuayb b. Ebû Hamza (öl. 162/779) tarikiyle el-Câmiu’s-Sahîh’e almıştır. Bu şekilde 

o, Zührî’den gelen rivâyetleri âlî isnadla elde etmiş olmaktadır.91 

Hadislerin yazıya geçirilmesiyle birlikte bu alana ehil olmayanların da rivayette 

bulunması, sahafîler gibi yeni sorunları beraberinde getirmiştir.92 Bu sebeple 

hadislerin yazıdan değil doğrudan semâ ve kıraat yoluyla alınması zorunlu 

tutulmuş,93 meclislerde hadisler hem okunmuş hem de müzakere edilmiştir.94 Bu 

uygulamalar hem rivayetlerin sıhhatini güvence altına almış hem de ilmin 

kurumsallaşmasına katkı sağlamıştır. 

2.3.2. Ricâl İlminin Gelişimi 

Hadis ilminin kurumsallaşma sürecinde, isnadın sistemli bir kural hâline gelmesiyle 

birlikte, hadisi nakleden râvîlerin de hadis ilminin temel unsurlarından biri hâline 

geldiği görülmektedir. Bu süreçte râvîlerin kimlik bilgileri, doğum yerleri ve 

tarihleri, hocaları, talebeleri, seyahat güzergâhları, rivayet yolları, hafıza durumları, 

güvenilirlik dereceleri ve vefat tarihleri gibi birçok bilgi derlenmeye başlanmış; bu 

sayede iyi râvî ile zayıf râvî ayrımı yapılabilir hâle gelmiştir. Böylece “ricâl ilmi” 

 
89 Süyûtî, Tedrîbü’r-râvî, 2/605; Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdillâh b. Muhammed el-Hâkim 
en-Nîsâbûrî, Mârifetu ulûmi’l-hadîs ve kemiyyeti ecnâsihî, thk. Ahmed b. Fâris es-Sellûm (Beyrût: 
Dâru İbn Hazm, 2003/1424), 116; Ebû Amr Osmân b. Salâhiddîn eş-Şehrezûrî İbnü’s-Salâh, 
Mukaddimetü İbni’s-Salâh. thk. Nûreddîn Itr (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1406/1986), 256. 
90 Konu hakkında detaylı okumalar için bk. Abdülfettâh Ebû Gudde, Safahât min sabri’l-ulemâ alâ 
şedâidi’l-ilmi ve’t-tahsîl (Halep: Mektebetü’l-Matbuati’l-İslâmiyye, 2007). 
91 Detaylı bilgi için bk. Ali Çelik, Hadis Rivayetinde Âlî ve Nâzil İsnad Buhârî’nin Sülâsiyyât’ı 
(Tahriç-Açıklama Değerlendirme) (Ankara: Fecr Yayınları, 2019), 60-63. 
92 Dârimî, “Mukaddime”, 42 (No. 483).	
93 Buhârî de el-Câmiu’s-Sahîh’ine “Ameller niyetlere göredir.” hadisi ile başlamıştır. Buhârî bu 
sözü Medine’nin büyük hadis âlimi Malik b. Enes’in (öl. 179/795) talebesi Mekkeli âlim 
Ka‘nebî’den (öl. 221/836) almıştır. Zehebî’ye (öl. 748/1348) göre bu hadisin isnad silsilesi eşsizdir 
çünkü râvilerin her biri hadisi semâ yoluyla nakletmiştir. (Zehebî, Siyer, 10/261.) 
94 Yücel, Hadis Istılahlarının Doğuşu, 38-42.  



 

299 
 

 

adı verilen ve râvîlerin biyografi ve adaletlerini tespit etmeyi amaçlayan disiplin 

ortaya çıkmıştır.95 

Ricâl ilminin ilk teşekkülü, tâbiûn neslinin sonları ile etbâü’t-tâbiîn döneminin 

başlarına denk gelen hicrî birinci asrın sonları ve ikinci asrın başlarında 

gözlemlenmektedir. Bu dönemde Saîd b. Müseyyeb (öl. 94/712), Urve b. Zübeyr 

(öl. 94/712), Saîd b. Cübeyr (öl. 95/713), Şa‘bî (öl. 104/722), İbn Sîrîn, Hasan el-

Basrî (öl. 110/ 728), Zührî ve Sa‘d b. İbrahim (öl. 125/742) gibi önemli isimler ricâl 

tenkidinde bulunmuşlardır.96 Her ne kadar bu dönemdeki tenkitler sistemli bir 

yapıya kavuşmamış olsa da, güvenilir râvîye vurgu yapan bazı ilkelerin 

şekillenmeye başladığı anlaşılmaktadır. Örneğin Urve b. Zübeyr’in rivayetleri sırf 

güvenilmeyen râvîler bulunduğu gerekçesiyle aktarmak istememesi,97 râvînin sika 

olması şartını ortaya koymaktadır. Benzer şekilde, Ebû’z-Zinâd’ın (öl. 130/747) 

Medine’de güvenilir olarak bilinen birçok kişiden hadis alınmamasını, onların hadis 

ehli kabul edilmemeleriyle açıklaması,98 ricâl ilminin sadece ahlâkî güvenilirlik 

değil, aynı zamanda ilmî yeterlilik arayışıyla da şekillendiğini göstermektedir. 

Bununla birlikte bahsi geçen dönemde yaşanan siyasî ve mezhebî kutuplaşmaların 

da ricâl ilmini doğrudan etkilediği anlaşılmaktadır. Hz. Peygamber’e atfedilen 

rivayetlerin siyasî ve itikadî görüşleri meşrulaştırmak amacıyla kullanılmaya 

başlanması, sadece râvînin güvenilirliği değil, aynı zamanda inanç ve mezhebî 

eğilimlerinin de değerlendirme kriteri hâline gelmesine neden olmuştur.99 Bu 

bağlamda, Ebû Abdirrahman es-Sülemî’nin Harûrîler ve bid‘at ehline karşı 

geliştirdiği dışlayıcı tutum, sadece ahlâkî değil, ideolojik temelli bir ricâl 

yaklaşımını da yansıtmaktadır.100 Bu dönemde, râvînin mezhebî aidiyetinin onun 

rivayet ehliyetine etkisi konusunda farklı yaklaşımlar ortaya çıkmıştır. Örneğin 

 
95 İbrahim Hatiboğlu, “Ricâlü’l-Hadîs”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 
Yayınları, 2008), 35/83-86. 
96 Turhan, Ricâl Tenkidinin Doğuşu, 50-64. 
97 Hatîb, el-Kifâye, 1/131. Ebû Bekr Ahmed b. Alî b. Sâbit el-Bağdâdî, el-Câmî li ahlâki’r-râvî ve 
âdâbü’s-sâmî, thk. Mahmûd Tahhân (Riyâd: Mektebetü’l-Meârif, 1983/1403), 1/130. 
98 Müslim, “Mukaddime”, 5. 
99 Emin Âşıkkutlu, “Cerh ve Ta‘dîl”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 
Yayınları, 1993), 7/395. 
100 İbn Adî, el-Kâmil, 4/1364; Turhan, Ricâl Tenkidinin Doğuşu, 68. 



 

300 
 

 

Şu‘be b. Haccâc, itikadî olarak Mürcie’ye mensup olduğu bilinen Hammâd b. Ebî 

Süleymân’dan rivayet etmeyi, onun doğru sözlü (sadûk) olduğunu belirterek 

savunmuştur.101 Benzer şekilde Süfyân es-Sevrî de Sevr b. Yezîd (öl.150/767) gibi 

kaderiyye görüşünü benimseyen râvîlerden hadis alınabileceğini belirtmiş, ancak 

onların fikirlerinden uzak durulması gerektiğini ifade etmiştir.102 Buna karşın Mâlik 

b. Enes, kaderiyye mensuplarından hadis alınamayacağı gibi, onlarla namaz 

kılınamayacağını da söylemiştir.103 Mâlik ayrıca, bid‘at propagandası yapan, açık 

sefihlik sergileyen, yalancı ya da ne rivayet ettiğini bilmeyen kişilerden hadis 

alınmayacağını açıkça beyan etmiştir.104 Onun bu tutumu, mezhebî propaganda 

yapan râvîlere karşı daha katı bir tavır takınıldığını göstermektedir. Bu çeşitlilik, 

hadis tenkidinde genel geçer kuralların henüz oluşmadığını ve râvîlerin 

değerlendirilmesinde bireysel tutumların önemli olduğunu ortaya koymaktadır. 

Zira Yahyâ b. Saîd el-Kattân’ın, dâîlik yapan râvîlerden hadis almama yaklaşımını 

reddetmesi ve bu tür râvîlerden rivayet etmeye devam etmesi,105 ricâl 

değerlendirmesinin tek tip bir anlayışa indirgenemeyeceğini açıkça göstermektedir. 

Hicrî ikinci asrın sonlarına ve üçüncü asrın başlarına gelindiğinde ise ricâl 

tenkidinin daha sistemli ve kurumsal bir forma kavuştuğu görülmektedir. Bu 

dönem, etbâü’t-tâbiîn nesline tekabül eder ve râvîlerin hallerini tasnif eden 

çalışmalar artık yazılı eserler şeklinde ortaya çıkmaya başlamıştır. Basra’da Yahyâ 

b. Saîd el-Kattân’ın (öl. 198/813) cerh ve ta‘dîl konularında ilk yazılı eseri kaleme 

alması bu sürecin önemli bir göstergesidir. Aynı dönemde Abdurrahman el-Evzâî, 

Süfyân es-Sevrî, Şu‘be b. Haccâc, Mâlik b. Enes, Abdullah b. Mübârek (öl. 

181/797), Abdurrahman b. Mehdî (öl. 198/813) ve Süfyân b. Uyeyne (öl. 198/814) 

gibi muhaddisler bu sahada öne çıkmışlardır.106 

 
101 İbn Ebû Hâtim, el-Cerh ve’t-taʿdîl, 1/137; İbn Adî, el-Kâmil, 2/654. 
102 Ebû Ca’fer Muhammed b. Amr b. Mûsâ el-Ukaylî, Kitâbü’d-Duafâü’l-kebîr, thk. Abdülmu’tî 
Emîn Kal’acî (Beyrût: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts.), 1/180; Mustafa Öztürk, “Kaderî Olmakla İtham 
Edilen Hadis Râvîleri”, Hadis Tetkikleri Dergisi 9/2 (Aralık 2011), 22. 
103 Hatîb, el-Kifâye, 1/378; Aşıkkutlu, Hadiste Ricâl Tenkîdi, 120. 
104 İbn Ebû Hâtim, el-Cerh ve’t-taʿdîl, 2/32; İbn Adî, el-Kâmil, 1/103. 
105 Ukaylî, Duafâ, 1/8; Zehebî, Sîyer, 6/387; Hatîb, el-Kifâye, 1/386-387. 
106 Âşıkkutlu, “Cerh ve Ta‘dîl”, 7/395. 



 

301 
 

 

Ricâl ilminin zirve noktası hicrî üçüncü asrın ortalarından sonlarına kadar olan 

dönem olarak kabul edilir. Bu dönem, Ali b. el-Medînî’nin “Hadislerin manalarının 

anlaşılması ilmin yarısıdır. Diğer yarısı da ricâlin bilinmesidir.”107 şeklindeki 

ifadesiyle ricâlin önemini vurguladığı bir devirdir. Bu süreçte ricâl literatürü büyük 

ölçüde gelişmiş ve cerh-ta‘dîl, tarih, tabakât, duafâ, sikât, suâlât gibi türlerde zengin 

telif faaliyetleri ortaya konmuştur. Yahyâ b. Maîn, Ali b. el-Medînî (öl. 234/848-

49), Ahmed b. Hanbel, Ebû Bekir b. Ebû Şeybe (öl. 235/849), İshak b. Râhûye (öl. 

238/853), Müslim b. Haccâc, Ebû Zür‘a er-Râzî (öl. 264/878), Ebû Dâvûd es-

Sicistânî, Bakî b. Mahled (öl. 276/889), Ebû Hâtim er-Râzî (öl. 277/890), Ebû Îsâ 

et-Tirmizî, Nesâî, Abdullah b. Abdurrahman ed-Dârimî (öl. 255/868) gibi âlimler 

bu devrin meşhur münekkitlerindendirler.108  

İmam Buhârî de ricâl konusunda et-Târîhu’l-kebîr, et-Târîhu’l-evsat, et-Târîhu’s-

sagîr, Kitâbü’d-Duafâi’s-sağîr, Kitâbü’l-Künâ, et-Târîh fî maʿrifeti ruvâti’l-hadîs 

ve nakaleti’l-âsâr ve temyîzi sikâtihim min duafâʾihim ve târîhi vefâtihim, et-

Tevârîh ve’l-ensâb, Kitâbü Ashâbi’n-nebî, Esmâü’s-sahâbe, Kitâbü’l-İlel, Kitâbü’l-

Vuhdân, Kitâbü’l-Atîk gibi pek çok eser kaleme almıştır. O, bu eserlerinde râvîlerin 

bölgesel aidiyeti, varsa ehl-i sünnet düşüncesine muhalif görüşleri, âdâlet ve zabt 

açısından kusurlarına değinmiştir. Buhârî râvîlerin cerhinde en fazla “ ثیدحلا ركنم ” 

(hadisleri münkerdir), “ ھنع اوتكس ”  (hakkında sükût ettiler), “ رظن ھیف ” (hakkında şüphe 

vardır) ifadelerini kullanarak son derece insaflı davranmıştır.109 

2.3.3. Musannef Edebiyatının Gelişimi 

Hicrî ikinci asırda tasnifi sürecinde, hadislerin hangi konular altında 

gruplandırılacağı hususunda nesiller arası bir ilmî aktarımının olduğu 

anlaşılmaktadır. Bu aktarımda hoca-talebe ilişkisi belirleyici bir rol oynamıştır. 

Süfyân es-Sevrî gibi muhaddislerin “sâhibü’l-ebvâb” olarak anılması, bu konuda 

sistemli bir yaklaşımın varlığına işaret etmektedir. Yine erken dönem 

 
107 Râmhürmüzî, Muhaddisu’l-fâsıl, 320; Zehebî, Siyer, 11/48. 
108 Âşıkkutlu, “Cerh ve Ta‘dîl”, 7/396. 
109 Zehebî, Siyer, 10/104.  



 

302 
 

 

musanniflerinden olan İbn Cüreyc’in bâb tasniflerinin çağdaşları tarafından 

istenmiş olması,110 konulara göre hadis düzenlemesinin bireysel bir çabanın ötesine 

geçtiğini ve ilmi çevrelerde rağbet gördüğünü göstermektedir. 

Hadislerin konulara göre tasnifi, özellikle hicrî üçüncü asırda daha sistematik bir 

hâl almış, bu durum “fıkhu’l-hadîs”in önem kazanmasına vesile olmuştur. Zira her 

bâb başlığı yalnızca hadisleri sınıflandırmakla kalmayıp, aynı zamanda müellifin 

anlama ve yorumlama çabasını; yaşadığı dönemin sosyal, kültürel ve fikrî şartlarını 

da yansıtan birer işarete dönüşmüştür.111 Bu durumun en belirgin örneği, el-

Câmiu’s-Sahîh adlı eseriyle Buhârî’de görülmektedir. Ona atfedilen “fıkhı 

tercemelerinde bulunur” ifadesi de, onun hadislerle bâb başlıkları arasında anlam 

ilişkisi kurmaya çalıştığını gösterir. Bununla birlikte, hadislerin konulara ayrılıp 

bâblar altında tasnif edilmesine yönelik farklı tavırlar ortaya çıkmıştır. Ashâbü’l-

hadîs, hadisi bağımsız birer nakil olarak görmüş; herhangi bir yoruma tabi 

tutulmasını, yani rey içeren tasnif ve tevcihlere karşı çıkmışlardır. Buna mukabil 

ehl-i re’y ise, hadisi diğer dini verilerle karşılaştırarak anlamayı ve hüküm 

çıkarmayı esas almış; hadislerin muhtevasını anlamaya yönelik bir tasnif anlayışı 

benimsemiştir.112 Bu iki yaklaşım arasındaki fark, temel olarak dinî metinlere 

bakışla ilgilidir: biri sabitlik ve literalizmi, diğeri ise bağlamsal yorumu 

öncelemektedir. 

Ehl-i hadîsin temsilcisi konumundaki Ahmed b. Hanbel’in, tasnif faaliyetlerine ve 

şahsî görüşlerin yazıya dökülmesine karşı çıkışı bu tavrın tipik bir örneğidir. Süfyân 

es-Sevrî’nin veya Mâlik’in kitaplarından ziyade “esere (hadise) sarılmayı” tavsiye 

eden Ahmed b. Hanbel,113 Ebû Ubeyd el-Kâsım b. Sellâm’ın (öl. 224/838) Garîbü’l-

 
110 Hatîb, el-Câmî, 2/286, 2/291-292; M. Fuad Sezgin, Buhârî’nin Kaynakları, İstanbul: OTTO 
Yayınları, 2017, 76. 
111 Mehmet Görmez, Sünnet ve Hadisin Anlaşılması ve Yorumlanmasında Metodoloji Sorunu 
(Ankara: TDV Yayınları, 1997), 102-103; Yavuz Ünal, Hadisin Doğuş ve Gelişim Tarihine Yeniden 
Bakış (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2013), 204. 
112 Salih Özer, “Hadis Metninin Anlaşılmasında Diğer Metinlere Referansların Önemi Ya Da 
Hadiste Metinlerarasılık ve Metinlerarası Okuma”, Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi, 8/4 
(Ağustos 2008), 305-350. 
113 Ebü’l-Hüseyn Muhammed b. Muhammed b. el-Hüseyn el-Bağdâdî İbn Ebû Ya‘lâ, Tabakâtü’l-
Hanâbile, nşr. Muhammed Hamîd el-Fıkî (Kâhire: Matbaatü’s-Sünneti’l-Muhammediyye, ts.), 
1/57; 1/207. 



 

303 
 

 

hadîs’ine dahi hadisi yorumladığı gerekçesiyle tepki göstermiştir.114 Bu tavrın arka 

planında sadece ilmî hassasiyetler değil, aynı zamanda Mihne süreci gibi sosyo-

politik etkenler de yer almaktadır. Mihne döneminde akılcılığın ve Kur’an’ın 

mahlûk oluşu gibi tartışmaların artması, ehl-i hadîs çevresinde bir savunma 

refleksine sebep olmuştur. Bu nedenle hadis yorumuna mesafeli yaklaşım, aynı 

zamanda ideolojik bir pozisyonu da yansıtır. 

Ehl-i re’y ise, sadece nakle değil, tefakkuha da önem vermiştir. Hasan el-Basrî, 

anlama yeteneği olmayanın çok rivayet etmesinin faydasız olduğunu söylerken; 

Mâlik de rivayetin azaltılarak tefakkuhun artırılması gerektiğini savunmuştur.115 Bu 

görüşler doğrultusunda ehl-i re’y, ehl-i hadîsi zayıf ve garip rivayetlerin peşinde 

koşmakla, metin anlamı üzerinde durmaksızın sadece senedle meşgul olmakla 

eleştirmiştir. Onları, zahire takılıp anlam derinliğine inmedikleri gerekçesiyle 

“Haşviyye” olarak nitelemişlerdir.116 

Buhârî ise el-Câmiu’s-Sahîh adlı eserinde bâb başlıkları kullanarak hem fıkhî hem 

de kelamî meselelerde tavır almış,117 örneğin Kitâbü’t-Tevhid’i Cehmiyye ve 

Kaderiyye’ye, Kitâbü’l-Fiten’i Hâricîlere, Kitâbü’l-Ahkâm’ı Râfızîlere,118 

Kitâbü’l-Îmân’ı ise Mürcie’ye119 birer reddiye olarak düzenlemiştir. Bu tercihler, 

onun sadece hadis rivayet etmeyip aynı zamanda bu rivayetleri belirli fikirsel 

bağlamlara oturtma gayretini yansıtır.120 Ancak bu yaklaşım, özellikle ashâbü’l-

hadîs çevrelerinden “reyde bulunmak”la eleştirilmiştir. Zira bu tarz bir tertip, hadis 

 
114 Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ebî Bekr İbn Kayyim el-Cevziyye, İ’lâmu’l-Muvakkıîn 
an Rabbi’l-Âlemîn, (Demmâm: Dâru İbni’l-Cevzi, 1423), 2/144-145, 149; Ahmed b. Hanbel, 
Mesâilü’l-imâm Ahmed b. Hanbel rivâye ibnihî Abdullah b. Ahmed b. Hanbel, thk. Muhammed 
Züheyr eş-Şaviş (Beyrût: el-Mektebü’l-İslâmî, 1981/1401), 438-439; Hatîb, Şerefu ashâbi’l-hadîs, 
7. 
115 Bu konudaki diğer örnekler için bk. Özşenel, İlk Dönem Hadis-Rey Tartışmaları, 83-85. 
116 İbn Kuteybe, Teʾvîlü muhtelifi’l-hadîs, 95; Râmhürmüzî, Muhaddisu’l-fâsıl, 162; Watt, İslâm 
Düşüncesi, 340.	
117 Mehmet Bilen, “Buhârî’nin Fakîhliği Meselesi”, Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 
6/2 (2004), 35-52. 
118 İbn Hacer, Fethu’l-bârî, 13/290. 
119 Kâmil Çakın, “Buhârî’nin Mürcie ile İman Konusunda Tartışması”, Ankara Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi 32 (1992), 183-198.   
120 Sezgin, Buhârî’nin Kaynakları, 105–117. 



 

304 
 

 

metnini başka rivayetlerle ilişkilendirerek yeni anlamlar üretmeyi ve dolayısıyla 

yorumu da beraberinde getirmektedir.121  

İbnü’s-Salâh (öl. 643/1245), Mâlik ve Buhârî gibi isimlerin hadisi bâblar hâlinde 

farklı yerlerde nakletmelerine rağmen, bu yöntemin hoş görülmemesi gerektiğini 

belirtirken,122 Kâdî İyâz (öl. 544/1149) da fıkıhta yeterliliği olmayan kimselerin bir 

hadisi taktî ederek hüküm istihracına kalkışmaması gerektiğini vurgulamıştır.123 

Görüldüğü üzere, hicrî yedinci asırda dahi hadis rivayet kitaplarında fıkhî ve kelamî 

yorumların varlığına karşı bir direniş söz konusudur. Buhârî’nin yaşadığı dönemde 

de bu tür yorumcu tavırlara karşı müsned türü eserler daha fazla rağbet görmüştür.124 

Bu sebeple, el-Câmiu’s-Sahîh’in bâb başlıkları içeren yapısı, dönemin ashâbü’l-

hadîs çevrelerinde hoş karşılanmamış; eserin ancak birkaç yüzyıl sonra en sahih 

hadis kitabı olarak kabul edilmesi bu direncin etkisini göstermektedir.125 Hatta 

Buhârî’nin eserine kıyasla Müslim’in el-Câmiu’s-Sahîh’inin tercih edilmesi126 de 

bu çerçevede değerlendirilmelidir. Müslim’in eseri, bâb başlığı içermemesi, 

mevkuf ve maktû rivayetlere yer vermemesi ve hadiste taktî yapmaması gibi 

özellikleriyle daha “yorumdan azade” bir yaklaşım sergilemiştir. Ancak Müslim de 

hadisleri isnad ve metin farklılıklarıyla birlikte ard arda sıralayarak konu bütünlüğü 

oluşturmuştur. Bu da onun rivayetler arasında anlam ilişkisi kurduğunu 

göstermektedir.127 Netice itibariyle hem Buhârî hem de Müslim’in tasnif ve sunum 

biçimleri, hadisin sadece nakledilmesinden ibaret olmayan; aynı zamanda 

anlaşılması ve yorumlanmasına yönelik çabaların da bir yansımasıdır. Buhârî bu 

 
121 Salih Özer, “Söylem Çözümlemesi ve Rivayetlerin Anlaşılmasına Yönelik Katkıları”, İslâmî 
Araştırmalar Dergisi 20/1 (2007), 50; Hayri Kırbaşoğlu, “Hadis/Sünnet İlminin Yeniden İnşası”, 
Hadisin Dünü-Bugünü ve Geleceği Sempozyumu (Samsun, 1993), 19. 
122 İbnü’s-Salâh, Ulûmü’l-hadîs, 238. 
123 Ebü’l-Fazl İyâz b. Mûsâ b. İyâz, el-İlmâ ilâ mârifeti usûli’r-rivâye ve takyîdi’s-semâ, thk. es-
Seyyid Ahmed Sakr (Kâhire: Dârü’t-Türâs; Tunus: el-Mektebetü’l-Atîka, 1970/1389), 180-181.  
124 Ömer Özpınar, Hadîs Edebiyatının Oluşumu (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2013),	 262-268. 
125 Kamil Çakın, “Buhârî’nin Otoritesini Kazanma Süreci”, İslâmî Araştırmalar 10/2 (1997), 100-
109; Sezgin, Buharî’nin Kaynakları, 211.)  
126 İbnü’s-Salâh, Ulûmü’l-hadîs, 18-20. 
127 Cemal Ağırman, “Rivayet Farklılıkları ve Hadislerin Anlaşılmasında Rivayet Farklılıklarının 
Rolü”, Günümüzde Sünnetin Anlaşılması Sempozyumu, ed. Salih Karacabey (Bursa: KURAV 
Yayınları, 2005), 118. 



 

305 
 

 

çabayı bâb başlıklarında somutlaştırırken, Müslim ise bu anlam ilişkisini yapısal 

olarak kurmuş fakat yorumu okuyucuya bırakmıştır. Her iki yaklaşım da hadisin 

anlam haritasına dair önemli ipuçları sunmaktadır. 

Sonuç 

Hicrî üçüncü asır, İslâm ilim tarihinde hem ilmî teşekküllerin olgunlaşmaya 

başladığı hem de dinî metinlerin anlamlandırılma süreçlerinin farklılaşarak 

derinleştiği bir dönemdir. Buhârî'nin yaşadığı bu asır, hadis ilminin sistematik bir 

disiplin hâline geldiği, isnadın teknik ve metodolojik olarak kesin ölçütlere 

bağlandığı ve ricâl ilminin kurumsallaştığı bir arka plana sahiptir. Bu dönemde ilmî 

faaliyetlerin yalnızca cami veya kütüphane gibi kurumsal mekânlarla sınırlı 

kalmayıp, kitapçılar ve münazara meclisleri gibi ortamlarda da sürdürüldüğü 

görülmektedir. Abbâsî halifelerinin ve vezirlerinin ilmî faaliyetlere yönelik güçlü 

teşvik politikaları, özellikle tercüme hareketleriyle birlikte dinî ve felsefî ilimlerin 

iç içe geçmesini hızlandırmıştır. 

Hadislerin sıhhatini temin etme gayesiyle geliştirilen isnad disiplini ve râvî tenkidi, 

sadece teknik bir ilmi faaliyet olarak kalmamış, aynı zamanda dinî otoritenin 

sınırlarını çizen ideolojik bir araç işlevi de görmüştür. Buhârî’nin el-Câmiu’s-Sahîh 

adlı eserinde görülen tertip ve bâb başlıkları, onun sadece bir muhaddis değil, aynı 

zamanda rivayet malzemesini yorumlayarak belirli bir kelâmî ve fıkhî zemine 

oturtmaya çalışan bir âlim olduğunu da göstermektedir. Bu çerçevede, hadis 

rivayetinin şekli unsurlarına gösterilen titizliğin, aslında metnin anlamı, yorumu ve 

mezhep içi veya dışı eğilimlere karşı geliştirilmiş bir ilmî duruş olduğu söylenebilir. 

Netice itibariyle Buhârî’nin ilmî mirası, onun yaşadığı asrın ilim ve fikir 

dünyasındaki çok katmanlı etkileşimlerin bir tezahürü olarak değerlendirilmeli; bu 

miras, sadece bir muhaddisin başarısı değil, aynı zamanda bir çağın ilmî 

karakterinin izdüşümüdür. Onun eserlerinde şekillenen hadis anlayışı, hem 

ashâbu’l-hadîs geleneğinin hem de re’ye dayalı yaklaşımlara verilen tepkilerin 

somut bir sonucudur. Bu bakımdan Buhârî, sadece hadisleri toplamamış; onları 



 

306 
 

 

belli bir dinî, siyasî ve fikrî düzlemde konumlandırarak, sünnetin otoritesini 

yeniden tesis ve tahkim etmiştir. 

 

 

Kaynakça 

Abdülhamid, İrfan. İslâm’da İ’tikâdî Mezhepler ve Akâid Esasları. çev. Sâim 

Yeprem. İstanbul: Marifet Yayınları, 1994. 

Ağırman, Cemal. “Rivayet Farklılıkları ve Hadislerin Anlaşılmasında Rivayet 

Farklılıklarının Rolü”. Günümüzde Sünnetin Anlaşılması Sempozyumu. ed. 

Salih Karacabey 117–139. Bursa, 2005.  

Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî. er-

Red ale’z-zenâdıka ve’l-Cehmiyye. thk. Sabrî b. Selâme Şâhîn. Riyâd: 

Dâru’s-Sebât, 2003/1424. 

Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî. 

Mesâilü’l-imâm Ahmed b. Hanbel rivâye ibnihî Abdullah b. Ahmed b. 

Hanbel. thk. Muhammed Züheyr eş-Şaviş. Beyrût: el-Mektetbü’l-İslâmî, 

1981/1401. 

Aşıkkutlu, Emin. “Cerh ve Ta‘dîl”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

7/394-401. İstanbul: TDV Yayınları, 1993. 

Aydoğmuş, Recep. Yuhanna ed-Dımeşkî’nin Eserlerinde İslâm ve Müslümanlar. 

İstanbul: İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans 

Tezi, 2019. 

Bağdadî, Ebû Mansûr Abdülkâhir b. Tâhir. Usûlü’d-dîn. thk. Ahmed Şemseddîn. 

Beyrût: Dârul-Kütübi’l-İlmiyye, 2002/1423. 

Bilen, Mehmet. “Buhârî’nin Fakîhliği Meselesi”. Dicle Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 6/2 (2004), 35-52. 



 

307 
 

 

Bingöl, Abdulkuddüs. “Îsâgūcî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

22/488-489. İstanbul: TDV Yayınları, 2000. 

Bozkurt, Nahide. “Me’mûn”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 29/101-

104. Ankara: TDV Yayınları, 2004. 

Bozkurt, Nahide. Mu‘tezile’nin Altın Çağı-Me’mun Dönemi. Ankara: Ankara 

Okulu Yayınları, 2002. 

Bozkurt, Nebi. “Mektep”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 29/5-6. 

Ankara: TDV Yayınları, 2004. 

Brown, Jonathan A.c. “Erken Dönem Hadis Münekkitlerinin Metin Tenkidi 

Yaptığını Nasıl Biliyoruz ve Bulmak Niçin Bu Kadar Zor?”. çev. Salih 

Kesgin. Usul İslâm Araştırmaları 25/25 (Ocak 2016), 265-310. 

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl. Sahîhu’l-Buhârî. Dimaşk: Dâru İbn 

Kesîr, 2002/1423. 

Câhiz, Ebû Osmân Amr b. Bahr b. Mahbûb. Resâilü’l-Câhiz. thk. Abdüsselâm 

Muhammed Harun. 4 cilt. Kâhire: Mektebetü’l-Hanci, 1384/1964. 

Çakın, Kâmil. “Buhârî’nin Mürcie ile İman Konusunda Tartışması”. Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 32 (1992), 183-198. 

Çakın, Kamil. “Buhârî’nin Otoritesini Kazanma Süreci”. İslâmî Araştırmalar 10/2 

(1997), 100-109. 

Çelebi, Ahmed. İslâm’da Eğitim-Öğretim Tarihi. çev. Ali Yardım. İstanbul: Damla 

Yayınevi, 1976. 

Çelebi, İlyas. “Nazzâm”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 32/466-469. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2006. 

Çelebi, İlyas. “Sıfat”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 37/100-106. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2009. 

Çelik, Ali. Hadis Rivayetinde Âlî ve Nâzil İsnad Buhârî’nin Sülâsiyyât’ı (Tahriç-

AçıklamaDeğerlendirme). Ankara: Fecr Yayınları, 2019. 



 

308 
 

 

Dârimî, Ebû Muhammed Abdullah b. Abdirrahmân. Müsnedü’d-Dârimî. thk. 

Hüseyn Selîm Esed ed-Dârânî. 4 Cilt. Riyâd: Dâru’l-Muğnî, 2000/1421. 

Ebû Dâvûd, Süleymân b. el-Eş‘as b. İshâk es-Sicistânî. Risâletü Ebî Dâvûd ilâ ehli 

Mekke fî vasfi Sünenihî. thk. Muhammed b. Lütfî es-Sabbâğ. Beyrût: el-

Mektebü’l-İslâmî, 1405. 

Ebû Gudde, Abdülfettâh. el-İsnâdu mine’d-Dîn. Beyrût: Mektebü’l-Matbûâti’l-

İslâmiyye, 2014/1435. 

Eş‘arî, Ebü’l-Hasen Alî b. İsmâîl. Makâlâtü’l-İslâmiyyîn ve İhtilâfü’l-Musallîn. 

çev. Ömer Aydın-Mehmet Dalkılıç. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler 

Kurumu Başkanlığı, 2019. 

Görmez, Mehmet. Sünnet ve Hadisin Anlaşılması ve Yorumlanmasında Metodoloji 

Sorunu. Ankara: TDV Yayınları, 1997. 

Gutas, Dimitri. Yunanca Düşünce-Arapça Kültür; Bağdat’ta Yunanca-Arapça 

Çeviri Hareketi ve Erken Abbasi Toplumu. çev. Lütfü Şimşek. İstanbul: 

Kitapyayınevi, 2017. 

Hâkim en-Nîsâbûrî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdillâh. Mârifetu ulûmi’l-hadîs 

ve kemiyyeti ecnâsihî. thk. Ahmed b. Fâris es-Sellûm. Beyrût: Dâru İbn 

Hazm, 2003/1424. 

Hansu, Hüseyin. Mutezile ve Hadis. Ankara: Kitâbiyât, 2004. 

Hansu, Hüseyin. Mütevâtir Haber (Bilgi Değeri ve İslâm Düşüncesindeki Yeri). 

Van: Bilge Adamlar, 2008. 

Hatîb el-Bağdâdî, Ebû Bekr Ahmed b. Alî b. Sâbit. el-Câmi‘ li ahlâki’r-râvî ve 

âdâbü’s-sâmî. thk. Mahmûd Tahhân. Riyâd: Mektebetü’l-Meârif, 

1983/1403. 

Hatîb el-Bağdâdî, Ebû Bekr Ahmed b. Alî b. Sâbit. el-Kifâye fî mârifeti usûli ilmi’r-

rivâye. thk. Ebû İshak İbrâhim b. Mustafa Al-i Bahbah Dimyâtî. 2 Cilt. b.y.: 

Dârü’l-Hüda, 2003/1423. 



 

309 
 

 

Hatîb el-Bağdâdî, Ebû Bekr Ahmed b. Alî b. Sâbit. Şerefu ashâbi’l-hadîs. Ankara: 

Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, 1969/1389. 

Hatîb el-Bağdâdî, Ebû Bekr Ahmed b. Alî b. Sâbit. Târîhu Medîneti’s-selâm 

(Târîhu Bağdâd). thk. Beşşâr Avvâd Mâruf. 21 Cilt. Beyrût: Dâru’l-Garbi’l-

İslâmî 1422/2001. 

Hatiboğlu, İbrahim. “Ricâlü’l-Hadîs”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

35/83-86. İstanbul: TDV Yayınları, 2008.  

Hatiboğlu, İbrahim. “Rihle”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi.  35/106-

108. İstanbul: TDV Yayınları, 2008. 

İbn Abdilberr, Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdillâh b. Muhammed en-Nemerî. 

Câmiu beyâni’l-ilm ve fadlih. 2 Cilt. Demmâm: Dâru İbni’l-Cevzî, 1435.  

İbn Asâkir, Ebü’l-Kâsım Alî b. el-Hasen. Târîhu Medîneti Dımaşk. thk. 

Muhibbüddîn Ebî Saîd Ömer b. Garâme el-Amrî. 80 cilt. Beyrût: Dârü’l-

Fikr, 1995/1415.  

İbn Batta, Ebû Abdillâh Ubeydullah b. Muhammed. el-İbâne an şeriati’l-firkati’n-

nâciye ve mücânebeti’l-fırâki’l-mezmûme. thk. Rızâ b. Na’sân Mu’tî vd. 9 

Cilt. Riyâd: Dârü’r-Râye, 1994/1415. 

İbn Ebî Hâtim, Ebû Muhammed Abdurrahmân b. Muhammed b. İdrîs er-Râzî. el-

Cerh ve’t-taʿdîl. thk. Abdurrahmân b. Yahyâ el-Yemânî. 9 Cilt. 

Haydarâbad: Dâiretü’l-Maârifi’l-Osmaniyye, 1952/1371. 

İbn Ebû Ya‘lâ, Ebü’l-Hüseyn Muhammed b. Muhammed b. el-Hüseyn el-Bağdâdî. 

Tabakâtü’l-Hanâbile. nşr. Muhammed Hamîd el-Fıkî. 2 Cilt. Kâhire: 

Matbaatü’s-Sünneti’l-Muhammediyye, ts.. 

İbn Hacer, Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed el-Askalânî. 

Fethu’l-bârî bi-şerhi Sahîhi’l-Buhârî. thk. Muhammed Fuâd Abdülbâkî vd. 

13 Cilt. Kâhire: Matbaatü’s-Selefiyye, ts.. 



 

310 
 

 

İbn Hacer, Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed el-Askalânî. 

Hedyü’s-sârî. thk. Şuayb el-Arnaût. 2 Cilt. Dımaşk: er-Risâletü’l-Âlemiyye 

2013/1424. 

İbn Hallikân, Ebü’l-Abbâs Şemsüddîn Ahmed b. Muhammed b. İbrâhîm b. Ebî 

Bekr. Vefeyâtü’l-âyân ve enbâü ebnâi’z-zamân. thk. İhsân Abbâs. 8 Cilt. 

Beyrût: Dâru Sâdır, 1972. 

İbn Kayyim el-Cevziyye, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ebî Bekr. 

İctimâu’l-cüyûşi’l-İslâmiyye alâ gazvi’l-Muattıla ve’l-Cehmiyye. 

İbn Kayyim el-Cevziyye, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ebî Bekr. 

İ’lâmu’l-Muvakkıîn an Rabbi’l-Âlemîn, 7 Cilt. Demmâm: Dâru İbni’l-

Cevzi, 1423.  

İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullah b. Müslim. el-İmâme ve’s-Siyâse. Beyrût: 

Dâru’l-Edvâ, 1990/1410. 

İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullah b. Müslim. Te’vilu Muhtelifi’l-Hadis 

(Hadis Müdafaası). çev. M. Hayri Kırbaşoğlu. Ankara: OTTO Yayınları, 

2017. 

İbnü’n-Nedîm, Ebü’l-Ferec Muhammed b. Ebî Yâkub. el-Fihrist. çev. Ramazan 

Şeşen. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2019. 

İbnü’s-Salâh, Ebû Amr Osmân b. Salâhiddîn. eş-Şehrezûrî. Mukaddimetü İbni’s-

Salâh. thk. Nûreddîn Itr. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1406/1986. 

İbnü’s-Salâh, Ebû Amr Takıyyüddîn Osmân b. Salâhiddîn eş-Şehrezûrî. Ulûmü’l-

hadîs. thk. Nûruddin Itr. Dımaşk: Dârü’l-Fikr, 1986/1406. 

Kâdî İyâz, Ebü’l-Fazl İyâz b. Mûsâ b. İyâz. el-İlmâ ilâ mârifeti usûli’r-rivâye ve 

takyîdi’s-semâ. thk. es-Seyyid Ahmed Sakr. Kâhire: Dârü’t-Türâs; Tunus: 

el-Mektebetü’l-Atîka, 1970/1389. 

Kandemir, M. Yaşar. “el-Muvatta’”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

31/414-417. Ankara: TDV Yayınları, 2020. 



 

311 
 

 

Kandemir, M. Yaşar. Mevzu Hadisler: Menşe’i, Tanıma Yolları, Tenkidi. İstanbul: 

İFAV Yayınları, 9. Basım, 2015. 

Kâsımî, Muhammed Cemâleddin. Kavâidü’t-tahdîs min fünûni mustalahi’l-hadîs. 

thk. M. Behcet el-Beytâr. Beyrût: Dârü’n-Nefâis, 1993. 

Kastallânî, Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. Muhammed b. Ebî Bekr. İrşâdü’s-

sârî. thk. Muhammed Abdülazîz el-Hâlidî. 15 Cilt. Beyrût: Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 1996/1416. 

Kaya, Mahmut. “Beytülhikme”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 6/88-

90. İstanbul: TDV Yayınları, 1992. 

Kılavuz, Ahmet Saim. “Bişr b. Gıyâs”. 6/220-221. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. İstanbul: TDV Yayınları, 1992. 

Kılıçer, M. Esat. “Ehl-i Re’y”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 10/520-

524. İstanbul: TDV Yayınları, 1994. 

Kırbaşoğlu, Hayri. “Hadis/Sünnet İlminin Yeniden İnşası”, Hadisin Dünü-Bugünü 

ve Geleceği Sempozyumu. Samsun: y.y., 1993. 

Kırkpınar, Mahmut. “Mütevekkil-Alellah, Ca’fer b. Muhammed”. Türkiye Diyanet 

Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 32/212-214. İstanbul: TDV Yayınları, 2006. 

Koçinkağ, Mansur. “Usûl İlminde Rivayet ve Şehâdet”. Hadis Tetkikleri Dergisi 

13/2 (Aralık 2015), 27-43. 

Koyuncu, Süleyman. Sekizinci asırda Gerçekleşen Dinler Arası İlk Diyalog. 

İstanbul: Ark yayınları, 2007. 

Kutluay, Yaşar. İslâmiyette İtikadî Mezheplerin Doğuşu. İstanbul: Pınar Yayınları, 

2003. 

Kutluer, İlhan. “Cevher”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 7/450-455. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1993. 

Küçük, Raşit. “İsnad”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 23/154-159. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2001.  



 

312 
 

 

Makdisî, Ebû Abdullâh Muhammed b. Ahmed. Ahsenü’t-tekâsîm fî mârifeti’l-

ekâlîm. Kâhire: Mektebetü’l-Medbûlî, 1991/1411. 

Müslim, Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc b. Müslim el-Kuşeyrî. Sahîhu Müslim. 

thk. Nazr b. Muhammed el-Firyâbî. 2 Cilt. b.y.: Dâru Tayba, 2006/1427.  

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref b. Mürî. Mâ Temessü ileyhi hâcetü’l-kârî li-

Sahîhi’l-İmâmi’l-Buhârî. thk. Ali Hasan Ali Abdülhamîd. Beyrût: Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, ts. 

Özafşar, Mehmet Emin. İdeolojik Hadisçiliği Tarihi Arka Planı. Ankara: OTTO 

Yayınları, 2015. 

Özdemir, Mehmet. Endülüs Müslümanları İlim ve Kültür Tarihi. Ankara: TDV 

Yayınları 1997. 

Özer, Salih. “Hadis Metninin Anlaşılmasında Diğer Metinlere Referansların Önemi 

Ya Da Hadiste Metinlerarasılık ve Metinlerarası Okuma”. Dinbilimleri 

Akademik Araştırma Dergisi 8/4 (Ağustos 2008), 305-350. 

Özer, Salih. “Söylem Çözümlemesi ve Rivayetlerin Anlaşılmasına Yönelik 

Katkıları”. İslâmî Araştırmalar Dergisi 20/1 (2007), 39-57. 

Özpınar, Ömer. Hadîs Edebiyatının Oluşumu. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 

2013. 

Özşenel, Mehmet. İlk Dönem Hadis-Rey Tartışmaları Şeybânî Örneği. İstanbul: 

İFAV Yayınları, 2015. 

Öztürk, Mustafa. “Kaderî Olmakla İtham Edilen Hadis Râvîleri”. Hadis Tetkikleri 

Dergisi 9/2 (Aralık 2011), 7-34. 

Pedersen, Johannes. İslam Dünyasında Kitabın Tarihi. çev. Mustafa Macit 

Karagözoğlu. İstanbul: Klasik, 2018. 

Râmhürmüzî, Ebû Muhammed İbn Hallâd el-Hasen b. Abdirrahmân b. Hallâd. el-

Muhaddisü’l-fâsıl beyne’r-râvî ve’l-vâî. thk. Muhammed Acâc el-Hatîb. 

Beyrût: Dârü’l-Fikr, 1984/1404. 



 

313 
 

 

Sezgin, Fuad. İslâm’da Bilim ve Teknik. çev. Abdurrahman Aliy. 5 Cilt. İstanbul: 

İBB Kültür AŞ Yayınları, 2008. 

Sezgin, M. Fuad. Buhârî’nin Kaynakları. İstanbul: OTTO Yayınları, 2017. 

Şafiî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İdrîs b. Abbâs. er-Risâle. thk. Ahmed 

Muhammed Şakir. Kâhire: Mustafa el-Babi el-Halebi, 1938/1357. 

Şehristânî, Ebü’l-Feth Tâcüddîn Muhammed b. Abdilkerîm. el-Milel ve’n-nihal. 

çev. Mustafa Öz. İstanbul: Litera Yayıncılık, 2008. 

Taberî, Ebû Ca’fer Muhammed b. Cerîr. Târîhu’t-Taberî. thk. Muhammed Ebû’l-

Fadl İbrahim. 11 Cilt. b.y.: Dâru’l-Meârif, 1967/1387. 

Tanç, H. İbrahim. “El-Kisâî’nin Devrindeki Bazı Âlimlerle Yaptığı 

Münâzaralar/Arguments Which al-Kisâ’î Had With Some Scholars in His 

Era.”. Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 0/18 (Aralık 2002), 

97-116. 

Taylan, Necip. “Bilgi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 6/157-161. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1992. 

Toksarı, Ali. “Nisab Açısından Rivâyet ve Şehâdet Farkı”. Erciyes Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 1/1 (Ocak 1983), 231-248. 

Touati, Houari. Ortaçağ’da İslam ve Seyahat. çev. Ali Berktay. İstanbul: YKY 

Yayınları, 2016. 

Turhan, Ayşe. “Mu‘tezilî Sıfat Telakkisinin İnşâında Cehm b. Safvan’ın 

Belirleyiciliği”. Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

41/2 (Aralık 2018), 92-101. 

Turhan, Halil İbrahim. Ricâl Tenkidinin Doğuşu ve Gelişimi Hicrî İlk İki Asır. 

İstanbul: İFAV Yayınları, 2015. 

Tüccar, Zülfikar. “Ferrâ, Yahyâ b. Ziyâd”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 12/406-408. İstanbul: TDV Yayınları, 1995. 



 

314 
 

 

Ukaylî, Ebû Ca’fer Muhammed b. Amr b. Mûsâ. Kitâbü’d-Duafâü’l-kebîr. thk. 

Abdülmu’tî Emîn Kal’acî. 4 Cilt. Beyrût: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts..  

Ulu, Arif. ““Önceleri İsnaddan Sormazlardı...” Rivâyetinin Senedi Üzerine Bir 

İnceleme”. Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 0/36 (Aralık 

2011), 19-46. 

Ünal, Yavuz. Hadisin Doğuş ve Gelişim Tarihine Yeniden Bakış. İstanbul: Ensar 

Neşriyat, 2013. 

Watt, W. Montgomery. İslâm Düşüncesinin Teşekkül Dönemi. çev. Osman Demir. 

İstanbul: KETEBE Yayınları, 2021. 

Yavuz, Yusuf Şevki. “Araz”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 3/337-

342. İstanbul: TDV Yayınları, 1991. 

Yıldız, Hakkı Dursun. “Abbâsîler”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

1/31-48. İstanbul: TDV Yayınları, 1988. 

Yurdagür, Metin. “Haşviyye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 16/426-

427. İstanbul: TDV Yayınları, 1997. 

Yurdaydın, Hüseyin G. İslâm Tarihi Dersleri. Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yayınları, 1971. 

Yücel, Ahmet. Hadis Istılahlarının Doğuşu ve Gelişimi Hicrî İlk Üç Asır. İstanbul: 

İFAV Yayınları, 2014. 

Yücel, Ahmet. Hadis Tarihi. İstanbul: İFAV Yayınları, 13. Basım, 2014. 

Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân. Mîzânü’l-îtidâl 

fî nakdi’r-ricâl. thk. Ali Muhammed Bicâvî. 4 Cilt. Beyrût: Dârü’l-Mârife, 

ts.. 

Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân. Muhtasaru’l-

Uluvv li’l-Aliyyi’l-Azîm. çev. M. Beşir Eryarsoy. İstanbul: Ümmülkura 

Yayınevi, 2009. 



 

315 
 

 

Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân. Siyeru âlâmi’n-

nübelâ. thk. Şuayb el-Arnaût. 29 Cilt. Beyrût: Müessesetü’r-Risâle, 

1983/1403. 

Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân. Tezkiretü’l-

huffâz. thk. Abdurrahman b. Yahyâ el-Muallimî. 4 Cilt. b.y.: Dâiratü’l-

Meârifi’l-Osmâniyye, 1374. 

  



 

316 
 

 

İmam Buhârî’nin el-Câmiu’s-Sahîh Adlı Eserinde İlme Yaklaşımı 

Üzerine Bazı Mülâhazalar 

 

Şemseddin Kırış* 

 

Özet 

İmam Buhârî’nin el-Câmiu’s-sahîh adlı eseri onun ilme yaklaşımını insanlara 

takdim eden çok sayıda işaret barındırmaktadır. Buhârî’nin ilme yaklaşımı sadece 

Kitâbü’l-ilm ve kitâb-ü ahbâri’l-âhâd bölümlerinde değil, Sahîh’inin bütününe 

dağılmış vaziyettedir. Buhârî’ye göre ilim hukuk ve ahlakın imtizaç ettiği hakikatler 

bütünüdür ve bilgi ile eşitlenemez. Çünkü içinde hukuk, ahlak ve hikmet sevgisini 

barındırır. Bilgi yüklenmek değil, tarih inşa edici fâil olarak insana anlam katacak 

şekil ve ruh bütünlüğü, hayatın ve ölümün tüm unsurlarını kuşatacak anlam/mânâ 

yekûnudur. İlim ( ملعلا ) bir isim değil tabiatında süreklilik bulunan bir fiildir. 

Bilgilenmeden farkı, insana sorumluluk yüklemesi ve güç kullanımına ahlaki bir 

keyfiyet katmasıdır. Bilgilenme kibre sebep olabildiği halde ilim, içinde ahlâkî bir 

dinamik barındırdığı ve ilâhî bir yanı bulunduğu için kibrin sebebi olmaz. İlim güç 

kullanarak elde edilmez, Allah tarafından verilir. Mutlak ilim Allah’a nisbet edilir. 

İlmi kendine nispet etmek ilimsizliktir. Buhârî ilmin zıddı olarak cehaleti, 

“cehl/ لھج ” kelimesi ile terâciminde kullanmıştır. İlim bilgi ile eşitlenemeyeceği gibi 

cehalet de bilgisizlikle eşitlenemez. Amele dönüşmeyen bilgi ilim değildir. İlim 

arzda, semadan beslenmiş insanlar yetiştiren bereketli bir yağmur gibidir. İlim ilâhî 

değerlerden beslenmiş medeniyet kurucu, insana hayat ve ölüm karşısında duruş 

getiren kuşatıcı anlamlar bütünüdür. İlmin kaldırılması kendisiyle amel edecek 

âlimlerin vefatıyla olur. Peygamberler miras olarak dinar ve dirhem bırakmamıştır. 

Onların bıraktıkları amel edilecek ilim, tefekkür edilecek hikmettir. Peygamberlerin 

mirası müşahhas olarak âlimlerde vücut bulmaktadır. Nebevî mirasın sonraki 

 
* Doç. Dr. Karamanoğlu Mehmetbey Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, semseddinkiris@kmu.edu.tr. 

mailto:semseddinkiris@kmu.edu.tr


 

317 
 

 

nesillere taşınması, aktarılması, anlaşılması ve amel edilmesi peygamber vârisi 

âlimlerin sorumluluğundadır. Peygamber vârisi olmaya talip ilim ehli bu mirasın 

sorumluluğunu yerine getirmede zayıf kalmaları ile ilgili olarak ileri sürebilecekleri 

hiçbir geçerli mazeretleri bulunmamaktadır.  

Anahtar kelimeler: İmam Buhârî, el-Câmiʿu’s-sahîh, Kitâbü’l-ʿilm, Nübüvvet, 

Hikmet, Medeniyet 

 

 

Some Considerations on Imam Bukhari’s Approach to al-ilm in 

His Work Called al-Jami’u’s-sahih 

 

Şemseddin Kırış* 
 

Abstract 

Imam Bukhari’s work called al-Jami’u’s-sahih contains many signs that introduce 

his approach to al-ilm to people. Bukhari’s approach to knowledge is not only in 

the sections of Kitab al-ilm and kitab al-ahbad but also spread throughout his work 

called Sahih. According to Bukhari, “el-ılm/ ملعلا ” is the totality of truths that law 

and morality combine and cannot be equated with knowledge. Because it contains 

the love of law, morality and wisdom. Knowledge is not a burden, but a form and 

spirit that will give meaning to man as a history-building agent, a totality of 

meaning/sense that will encompass all elements of life and death. “el-ılm/ ملعلا ” is 

not a noun, but a verb that has continuity in its nature. Its difference from knowledge 

is that it imposes responsibility on man and adds a moral quality to the use of power. 

While knowledge can cause arrogance, “el-ılm/ ملعلا ” does not cause arrogance 

 
* Assoc. Prof. Dr. Karamanoglu Mehmetbey University, Faculty of Theology, 
semseddinkiris@kmu.edu.tr 

mailto:semseddinkiris@kmu.edu.tr


 

318 
 

 

because it contains a moral dynamic and has a divine aspect. “el-ılm/ ملعلا ” is not 

obtained by using force, it is given by Allah. The absolute “el-ılm/ “ ملعلا ” is 

attributed to Allah. Attributing “el-ilm” to oneself is ignorance. Bukhari used the 

word “cehl/ لھج ” as the opposite of “el-ilm/ ملعلا ” in his translation. “el-ilm/ ملعلا ” 

cannot be equated with knowledge, and “cehl/ لھج ” cannot be equated with 

ignorance. Knowledge that is not transformed into action is not “el-ilm/ .”ملعلا  “el-

ilm/ ملعلا ” is like a fertile rain that raises people nourished by the sky on earth. “el-

ilm/ ملعلا ” is a set of encompassing meanings that establish a civilization nourished 

by divine values and bring man to a stand against life and death. The removal of al-

ilm occurs with the death of the scholars who will act upon it. The prophets did not 

leave dinars and dirhams as an inheritance. What they left is “al-ilm/ ملعلا ” to be 

acted upon, wisdom to be contemplated. The legacy of the prophets is embodied 

concretely in scholars. It is the responsibility of the scholars who are the heirs of 

the prophets to carry, transmit, understand and act upon the prophetic legacy to the 

next generations. The people of “al-ilm/ ملعلا ” who aspire to be the heirs of the 

prophets have no valid excuses to put forward regarding their weakness in fulfilling 

the responsibility of this legacy. 

Keywords: İmam Bukhari, al-Jami'u'ṣ-ṣaḥîḥ, Kitab al-ilm, Prophethood, Wisdom, 

Civilization 

 

Giriş 

İlim hakikate mutabık kesin itikat anlamına gelmektedir.1 İlmin muhtevası içinde 

bir şeyin hakikat olmasının yanında o hakikatin bizim tarafımızdan kabul edilmesi 

de bulunmaktadır. İslâm’ın ilim anlayışına göre insanın idrak ve kabulünden 

bağımsız ilim olmaz. Bir bilgi kesinse o bilginin kesinliğini bir insanın dile 

getirmesi gerekir. Çünkü hakikate şahitlik etme özelliği insana verilmiştir.   

 
1 Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Alî es-Seyyid eş-Şerîf el-Hanefî Cürcânî, et-Ta‘rîfât (Beyrut: 
Dâru’l- kütübi’l- ilmiyye, 1983), 155. 



 

319 
 

 

İnsan hayatta anlam arayışı içerisindedir. Sanatla, siyasetle, sporla hayatına anlam 

katmaya çalışır. İnsanın anlam arayışı bilgi edinme yoluyla da olur. Bilgi açlığı, 

anlam arayışını da gösterir. Nübüvvet ise ilâhî bilgilenme kapısıdır. Nübüvvet 

müessesesi vahiy kaynaklı bilgiyi insanlara sunmaktadır. İmam Buhârî'ye göre ilim 

Allah tarafından verilir ve ilâhî kaynaklıdır. Bu sebeple Buhârî, “ilmin fazileti” 

başlığı altında “kendilerine ilim verilenler/ ملعلا اوتوأ  ” ibaresinin geçtiği âyeti2 

zikreder.3 Abdullah İbn Mesud’a (r.a.) göre bu âyette iman ve ilim verilenlerin 

sadece iman verilenlerden üstün olduğu belirtilmiştir.4 İlmin ilâhî kaynaklı oluşu 

hayatın içinde her şeye tesir eder. Her konu bununla anlam kazanır. İlâhî kaynaklı 

ilim, hayatı düzenler. İlmin içinde kişinin 24 saatini, 365 gününü düzenleyecek 

bilgiler bulunur. Bu açıdan baktığımızda İmam Buhârî'ye göre ilim, kaynağı 

Allah'tan gelen ve insanın derecesini yükselten mânevî bir nimettir. Öyle ki 

müminler bu nimetin artmasını isteyebilirler. Buhârî de bu isteğin güzelliğini 

vurgulamak için “İlim hakkında gelen haberler ve Hak Teâlâ’nın “Rabbim ilmimi 

artır de/ امًلْعِ ىنٖدْزِ بِّرَ لُْقوَ  ” âyeti bâbı5 ile bu hususa dikkat çekmiştir. Diğer taraftan 

ilim, önceki nesillerden intikal eden bir nimettir. Önceki kuşaklardan gelen bilgi 

dediğimiz zaman öncelikle Hz. Peygamber'den sâdır olan söz, fiil ve takrirleri 

anlarız. Nübüvvete şahitlik etmiş kimselerin sözleri olması hasebiyle sahabenin 

sözleri de değerlidir. Diğer taraftan nübüvvete şahitlik etmiş olan nesle kavuşmuş 

kimseler olmaları bakımından tâbiîn sözü de kıymetli ve anlamlıdır. Böylece ilim 

nesilden nesile sadırdan sadıra intikal eder. İlmin tabii mecrası bu yolla devam eder. 

Satırdan satıra intikal, bu yolu takviye etmek içindir.  

Bir başka açıdan ilmin ortaya çıkmasında iyi hazırlanmış güzel soru önemlidir. İyi 

düşünülmüş ve hazırlanmış güzel soru, ilmin ortaya çıkmasına vesile olur. Konu 

anlaşılsın diye ilmi öğreten de soruyu sorabilir.6 Ancak insanların yorumları ilim 

 
2 el-Mücâdele 58/11. 
3 Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu‘fî Buhârî - thk. Mustafa Dîb el-Büğâ, el-
Câmiu’s-sahîh (Beyrut: Dâru İbn Kesîr, 1987), “İlim”, 1. 
4 Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferh el-Kurtubî, el-Câmi’ li ahkâmi’l-kur’ân 
(Kâhire: Dâru’l-kütübi’l-Mısriyye, 1964), 17:299. 
5 Buhârî, “İlim”, 6. 
6 Buhârî, “İlim”, 5. 



 

320 
 

 

değildir. Ukbe b. Âmir (ö. 58/678), “zanna göre konuşanlardan olmadan önce, ilmi 

öğrenenlerden olunuz/ نَیِّناَّظلا لَبَْق اومَُّلَعَت ” demiştir.7 Bilindiği gibi yorum zanna 

dayanmaktadır. İlim ise şüpheye mahal bırakmayacak kesin bilgidir. 

1. İlmin Tahsili ve İntikali 

İlim, âlimin huzurunda, ondan dinlenerek elde edilir. İlmin elde edilmesinde 

“dinlemek” önemlidir. Talebe, âlimin huzuruna diz çöker ve ondan ilmi dinleyerek 

alır. Talebe, hocadan ilmi dinleyerek almışsa ve hocasıyla arasında ilim akışı 

gerçekleşmişse bu çok değerlidir. Bununla birlikte hocasıyla arasında ilim akışı 

gerçekleşmiş olan bir talebenin, hocasından dinlemediği hadisleri alması da câizdir. 

İlmin elde edilmesinde dikkat edilmesi gereken husus, elde edilen bilginin tam ve 

doğru anlaşılmasıdır. Zira bu durum elde edilen bilginin neşredilmesi açısından 

önem taşımaktadır. Nitekim bilgi neşredilirse bilgiyi aktarandan daha iyi anlayan 

kimseler çıkabilir. Nice “söz kendisine ulaştırılan kimse, ilk dinleyenden daha 

anlayışlı olabilir”8. Bilgi aktarılmalı, paylaşılmalı ve neşredilmelidir. İlim 

aktarılırken insanların nasıl anladıkları da sorulmalıdır. Aktarılan ilme, farklı bir 

bakış açısı getiren çıkabilir. Bu bakış açısı, ümmete fayda veren bir bakış açısı 

olabilir. Bunun yanı sıra ilmi, kıymetini bilen ve anlayacak olan kimselere aktarmak 

gerekir. İlmi, anlama kabiliyeti bulunan kimselere aktarmak makbuldür. Kabiliyetli 

olan kimselere ilmi verme konusunda hassas davranmak önemlidir. Herkese değil, 

ilmi gerçekten alabilecek kabiliyete sahip olan kimselere sunmak gerekmektedir.   

Hazreti Peygamber ilme zaman ayırmıştır. Erkek sahâbiler için zaman ayırdığı gibi9 

kadın sahâbiler için de ilim öğretmeye zaman ayırmıştır.10 Dolayısıyla kişiler aile 

fertlerine ve emri altında bulunanlara kendisinde bulunan ilmi aktarmaya gayret 

etmelidir. Öğrenilen ilmin sağlaması yapılabilir. Tekrar istenebilir. Başka 

kaynaklardan doğrulanması da sağlanabilir. Ayrıca gündüz ilim faaliyeti 

yapılabildiği gibi gece de ilim faaliyeti yapılabilir. Oturarak ilim faaliyeti 

 
7 Buhârî, “Ferâiz”, 1. 
8 Buhârî, “İlim”, 9. 
9 Buhârî, “İlim”, 12. 
10 Buhârî, “İlim”, 35. 



 

321 
 

 

yapılabildiği gibi ihtiyaç anında ayakta soru cevap şeklinde ilmi bir faaliyet 

yapılabilir. 

İlmi aramak için sefere çıkılmalıdır. İlim için birçok fedakârlığa katlanılmalıdır. 

Câbir b. Abdullah (ö. 78/697) Abdullah b. Üneys’ten (ö. 54/674) bir hadis 

öğrenmek için bir aylık mesafe süren yolculuğa çıkmıştır.11 Nitekim Hz. Mûsâ da 

ilim için sefere çıkmıştır. Asr-ı saâdette Medine'ye yapılan seyahatler, ilim için 

seyahatler cümlesindendir. Hazreti Peygamber de uzaktan gelen heyetlerin 

ağırlanmasına büyük önem vermiştir. Medine'ye gelen onlarca heyet, öğrendikleri 

ilmi memleketlerine döndüklerinde insanlara aktarmışlardır. Nitekim Abdülkays 

heyeti de Peygamberimiz ve ashâbının yanında dini öğrenmek üzere kalmışlardır. 

Evlerine dönecekleri zaman Hazreti Peygamber “bu öğrendiklerinizi tebliğ edin” 

buyurmuştur.12 

Mescitler ilim öğrenme faaliyeti için uygun mekânlardır. Mescitte ilim faaliyeti 

yapılabilir, yapılmalıdır. Hac ibadetinin menâsikinin yapılması esnasında sorulan 

sorulara cevap verilebilir ve ilim öğretilebilir. İlim hem ezberleme hem de 

uygulama suretiyle muhafaza edilmelidir. Metinlerde de muhafaza edilmesinde bir 

mahzur bulunmamaktadır. İlmin metinlerde muhafazasına kitâbetü’l-ilm 

denilmiştir. İlmin yazılması meselesinde görüş birliği olmamıştır. Bazı sahâbiler 

ilmin yazılmasına karşı durmuşlardır. Yazmak, amel etmeyi ertelemektir. 

Ezberlenilen şey, amel etmeye daha elverişlidir. Ayrıca şu hususu da belirtmek 

gerekir: yazılan şeyin amel edilişi gerçekleşmeyebilmektedir.  

2. İlmin İntikalinde İnsan Unsuru  

İlmin ortadan kalkması o ilmi yaşayan âlimlerin vefatıyla olmaktadır. Yaşayan 

âlimler vefat ederse, ilmi yaşayan kimse kalmazsa, ilim de yeryüzünden 

çekilmektedir. İlmin yeryüzünden çekilmesi kıyamet alametidir. Buradan şuna 

gelmek mümkündür: İlim insandan insana intikal eder. Bu insana da biz âlim deriz. 

Âlim yetiştirmek farz-ı kifâyedir. Toplum âlimleriyle dinî hayatını sürdürür. İmam 

 
11 Buhârî, “İlim”, 19. 
12 Buhârî, "Ahbâru’l-âhâd", 5. 



 

322 
 

 

Buhârî, ilmin intikalinin insan yoluyla gerçekleşeceği kanaatindedir. İlim yazı ve 

benzeri araçlarla intikal edebilmektedir. Ancak ilmin intikalinde en önemli unsur 

insandır. İlmi en iyi şekilde anlayıp uygulayacak olan da insandır. 

İlmin tüm malzemelerinin toplanması daha sonra onun insanlar tarafından istifade 

edilmesi uygun görülmemiştir. İlmin insanlar tarafından hazmedilmesi ve hemen 

uygulanması gerekir. Bilgiler biriktikten sonra insanlara ulaştırılsın ve 

hazmetmeleri sağlansın gibi bir yaklaşım bulunmamaktadır. Buradan hareketle 

insanların ilme talip olması çok önemlidir. Zira ilme talip olan aynı zamanda onu 

yaşamaya ve uygulamaya da talip olmuş demektir. 

İmam Buhârî’nin Sahîh’inin 95. bölümünde haber-i vâhid konusuna yer verilmiştir. 

Burada Buhârî ilmin ulaştırılmasından bahsettiği birtakım hadisler nakletmiştir. Bu 

nakillerden birinde Hz. Peygamber Malik b. Huveyris’e “bu öğrendiklerinizi 

evinize döndüğünüz zaman insanlara ulaştırın” buyurmuştur. Dini öğrenmek üzere 

gelen kimseler evlerine döndükleri zaman öğrendikleri ilmi ailelerine 

anlatmışlardır. Burada tek kişi bile olsa edindiği bilgiyi başkalarına haber vermesi 

görülmektedir. Bahsi geçen başlık altındaki bir diğer rivayette ise Hz. Peygamber 

Hendek savaşı gününde Zübeyr b. Avvâm’ı (36/656) düşman ordusu hakkında bilgi 

toplamak üzere göndermiştir. Resûlullah, bu sahâbinin tek başına topladığı bilgileri 

kabul etmiştir. Bu da tek kişinin elde ettiği ve topladığı bilgilerin kabul 

edilebileceğine işaret eder. Önemli olan o bilgileri toplayan kimsenin 

güvenilirliğidir. Dolayısıyla ilmin aktarıcısı olan insan, güvenilir olmadır. İnsan 

güvenilirse aktardığı ilme de güven duyulur.13 Kıblenin değişmesi olayı da bunun 

örneklerindendir. Olay bir ikindi namazında gerçekleşmiştir. Hz. Peygamber 

Mescid-i Nebevî’de ikindi namazını kılarken rükû esnasında yönünü Kâbe’ye 

dönmüştür. Hz. Peygamber ile ikindi vaktinde bu olayı yaşayan bir sahâbi ertesi 

günü sabah namazında Kuba mescidine gider. Beytü’l-makdis’e müteveccihen 

 
13 Buhârî, "Ahbâru’l-âhâd", 1. 



 

323 
 

 

namaz kılan imam ve cemaate yüksek sesle kıblenin değiştiğini haber verir. O 

cemaatin tamamı tek kişinin verdiği bu haberle amel ederler.14  

Nitekim bir diğer örnekte Ebû Mûsâ el-Eş‘arî (r.a.) de bir defasında kendisine tevdi 

edilen Hz. Peygamber’in kapıcısı olma görevini hakkıyla yerine getirmiştir. Huzur-

ı risâletpenâhî’ye gelen Hz. Ebû Bekir, Hz. Ömer ve Hz. Osman’ı tebşîrât-ı 

nebeviyeye istinaden cennet ile müjdelemiştir.15 Tek kişinin verdiği bir habere 

dayanarak cennet ile müjdelenmeyi bu sahâbiler münker bir iş olarak görmemişler, 

tam aksine sevinçlerini izhar etmişlerdir.  

Tek kişinin verdiği haberin kabul edilmesi gerektiğine dair bir diğer örnek ise Hz. 

Peygamber’in Bizans kralı, İran kisrası, Bahreyn emiri gibi devlet başkanlarına 

elçiler göndermesidir. Gönderilen elçiler tek olmalarına rağmen bu görevi hakkıyla 

ifa etmişlerdir.16 Hazreti Peygamber'in verdiği ilmi aktarmışlar, gönderdiği 

mektubu ulaştırmışlardır.  

Haberi veren kişinin tek bir erkek yahut tek bir kadın olması da bu konudaki bir 

diğer meseledir. İmam Buhârî misafirlerinin önüne konan yemeğin “keler eti” 

olduğunu söyleyen kadının verdiği haberin sahâbiler tarafından dikkate alındığını 

belirten rivayeti tahriç etmiştir.17 Hz. Peygamber haram olmadığını ama kendisinin 

tabiat olarak bu eti yemediğini ifade etmiştir. Burada bir takriri sünnet söz 

konusudur. Olaya şahitlik eden sahâbiler arasında bunun bir ruhsat olarak görüp 

yiyenler olduğu gibi, tab‘an keler etini yiyemeyenler de olmuştur. Tutumlar 

birbirinden farklı olsa da herkesin “bir kadının verdiği haberi” dikkate alması 

anlamlıdır.  

İmam Buhârî dinin öğrenilmesi konusunda bir topluluğun görevlendirilmesiyle 

ilgili âyeti de bu husus için mevzu edinmiştir. Âyet şöyledir: 

ّدلا ىفِ اوھَُّقَفَتَیلٌِ ةَفئِاطَ مْھُنْمِ ةٍَقرْفِ لُِّك نْمِ رََفَن لاَوَْلَفً ةَّفاٰك اورُفِنَْیلِ نَوُنمِؤْمُلْا نَاكَ امَوَ  مْھِیَْلاِ اوُعجَرَ اَذاِ مْھُمَوَْق اورُذِنُْیلِوَ نِیٖ

نَورَُذحَْی مْھَُّلَعَل  

 
14 Buhârî, "Ahbâru’l-âhâd", 1. 
15 Buhârî, "Ahbâri’l-âhâd", 3. 
16 Buhârî, "Ahbâri’l-âhâd", 4. 
17 Buhârî, "Ahbâru’l-âhâd", 6. 



 

324 
 

 

“Bununla beraber müminlerin hepsinin toptan savaşa çıkmaları doğru değildir. 

Onların her kesiminden bir grup dinde yeterli bilgi sahibi olmaya çalışmak ve 

seferden dönen topluluklarını uyarmak üzere geride kalmalıdır. Umulur ki 

sakınırlar.”18 İmam Buhârî âyette geçen “tâife/ ةَفئِاطَ ” kelimesi üzerinde durur. Bu 

âyetin “Eğer mü’minlerden iki grup, birbirleriyle vuruşurlarsa aralarını düzeltin/  نْاِوَ

امَھَُنیَْب اوحُلِصَْاَف اوُلَتَتقْا نَینٖمِؤْمُلْا نَمِ نِاَتَفئِاطَ ” meâlindeki âyetle19 birlikte mütalaa edilmesi 

gerekmektedir. Burada iki tâife, iki insan da olabilir. İki Müslümanın vuruşması bu 

âyetin kapsamına girdiğine göre tek kişi de “tâife/ ةَفئِاطَ ” olarak isimlendirilebilir. Bu 

duruma göre kendisini ilme vakfetmiş tek ilim ehlinin verdiği haber de dikkate 

alınmalıdır. Bu durumun aksi olarak Buhârî “Size bir fâsık haber getirirse onun 

doğru olup olmadığını araştırın…/ اوُنَّیَبَتَف اٍَبَنبِ قٌسِاَف مُْكءَاجَ نْاِ اوُنمَاٰ نَیذَّٖلا اھَُّیَا اَی  ” meâlindeki 

âyeti20 nakleder. Âyette diyâneten yeterli olmayan kimsenin haberinin ihtiyatla 

karşılanması emredilmektedir. Dolayısıyla güvenemediğimiz kimsenin haberini 

kabul etmeyeceksek güvendiğimizin haberini kabul etmemiz gerekir.  

İlimle ilişkili olarak Buhârî’nin kullandığı kavramlardan biri de hikmettir. Hikmet, 

nübüvvetin dışında elde edilen isabetli ve doğru bilgidir. İmam Buhârî hikmeti 

şöyle tarif etmiştir: “Hikmet nübüvvetin dışında isabetli bilgidir/ ةوبنلا ریغ يف ةباصلإا  ”.21 

Hikmet, akıl, ilim, söz ve amelde doğru olana tetabuk etme halidir.22  Hikmet 

sünnete denildiği gibi fıkha da denilebilir. Hikmetin nübüvvet anlamında 

kullanıldığı da olmuştur.23 Diğer taraftan hikmeti ihtiva eden âyetler de 

bulunmaktadır. Helal ve haram bilgisi ihtiva eden âyetler muhkem âyetlerdir. 

Mesela kimlerle evlenilemeyeceğini bildiren âyet24 ve hangi hayvanların etinin 

hangi surette kesilmiş ise yenilebileceğini bildiren âyetler muhkem âyet sayılır. Bir 

kıssa, hikmet veya ibret ihtiva eden ve birbirini tasdik eden âyetler25 de müteşâbih 

 
18 et-Tevbe 9/122. 
19 el-Hucurât 49/9. 
20 el-Hucurât 49/6. 
21 Buhârî, "Fedâilü’s-sahâbe", 24. 
22 Buhârî, “Enbiyâ”, 42. 
23 Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed İbn Hacer el-Askalânî - Muhammed Fuâd 
Abdulbâkî, Fethu’l-bârî şerhu sahîhi’l-Buhârî (Beyrut: Dâru’l-ma’rife, 1379), 1:107. 
24 en-Nisâ 4/23. 
25 Buhârî, “Tefsîr”, 3. 



 

325 
 

 

âyetlerdir. Mesela Hz. Mûsâ kıssası birden fazla sûrede anlatılmıştır. Hepsini 

birlikte mütalaa ettiğimizde birbirini tasdik ettiğini görürüz. Aynı olay bazen farklı 

lafızlarla anlatılmış, bazen de farklı detaylar verilmiştir.  

İlim konusunda Buhârî’nin ele aldığı meselelerden biri de aşırılıktır. İlimde bir 

ölçüye dayalı olmayan ve zihnî dağınıklığa sebep olabilen derinleşme, “taammuk/ 

قُّمَعَّتلا ” olarak nitelenmiş ve makbul görülmemiştir. Buhârî, “İlimde faydasız 

derinleşme ve çekişme; dinde ve sonradan çıkan işlerde aşırılıklardan kaçınma 

hususunda mekruh olan işler” alt başlığı açarak26 bu konudaki anlayışını ortaya 

koymuştur. İlimde faydasız derinleşme anlamında “taammuk” yerine “ilimde 

rüsûh” tercih ve tavsiye edilmiş bir meziyettir. Birincisi sorumlu tutulmadığımız 

gereksiz detaylara girmek iken, diğeri küllî gâyelere ve ammenin maslahatına 

hizmet edecek bilginin peşinde koşmaktır.  

Sonuç 

İmam Buhârî’ye göre ilim bizi hakikatle buluşturan her bilgidir. Bilgi 

parçacıklarının küme küme üst üste yığılması ilim değildir. İlim küllî bir maslahata 

mutabık isabetli yaklaşım halidir. Bilmediği konularda bunu açıkça dile getirmek 

de ilimden sayılır. İlim güç biriktirme ve insanlara tahakküm etme aracı değildir. 

Bilakis insanı mütevazı, kendini Müslüman olarak nitelemiş bir toplumla uyumlu 

meşru, makul dairede harekete yönlendiren ve fayda taşıyan bir meziyettir. Küllî 

maksat ve maslahatlara hizmet etmeyen her bilgi, sahibi için bir vebal ve günah 

olabilir.  

Müslümanların tarihte akışı değiştiren bir özne olduğu dönemler olmuştur. Tarihte 

Müslümanlar 200’e yakın devlet kurmuşlardır. Müslümanlar önceki 

peygamberlerden intikal eden mirasa sahip çıkmışlar ve ziraat, ticaret, sanat ve 

istihdamda içinde ilim, ahlak ve hikmetin bulunduğu güzel örnekler 

sergileyebilmişlerdir.  

 
26 Buhârî, “İ‘tisâm”, 5. 



 

326 
 

 

Hz. Peygamber’in mânevî varisleri âlimlerdir. Âhir zamanda muhalefet edenlerin 

kendilerine zarar veremeyeceği topluluk da ilim ehlidir. Buhârî’nin anlayışına göre 

dünyevî ve uhrevî açıdan en büyük kazanç, ilme sarılmak ve öğrendiği ilmi ihlas 

ile uygulamak suretiyle gerçekleşecektir.  

 

 

Kaynakça 

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu‘fî. el-Câmiu’s-sahîh. 

thk. Mustafa Dîb el-Büğâ.. 6 Cilt. Beyrut: Dâru İbn Kesîr, 1987. 

Cürcânî, Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Alî es-Seyyid eş-Şerîf el-Hanefî. et-

Ta‘rîfât. Beyrut: Dâru’l- kütübi’l- ilmiyye, 1983. 

İbn Hacer el-Askalânî, Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed. 

Fethu’l-bârî şerhu sahîhi’l-Buhârî. thk. Muhammed Fuâd Abdulbâkî. 13 

Cilt. Beyrut: Dâru’l-ma’rife, 1379. 

Kurtubî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferh. el-Câmi’ li 

ahkâmi’l-kur’ân. 20 Cilt. Kâhire: Dâru’l-kütübi’l-Mısriyye, 1964. 

	 	



 

327 
 

 

Buhârî Şerhlerinde Tefsirle İlgili Değerlendirmeler: Babanzâde 

Ahmed Naim Örneği 

 

Şükrü Maden* 

 

Özet 

Sahîh-i Buhârî (el-Cāmiʿu’ṣ-Ṣaḥīḥ) sahih hadisleri toplayan ilk eser olması 

hasebiyle hadis edebiyatının en önde gelen eseri olarak kabul edilir. Eser üzerine 

pek çok şerh ve ihtisar çalışması yapıldığı görülmektedir. Şerhlerde okurun 

karşılaşabileceği işkaller çözüme kavuşturulmuş, garip kelimeler ve edebî 

incelikler izah edilmiş, râvîler tanıtılıp güvenilirlikleri incelenmiş, rivayetlerin 

sıhhat derecesi değerlendirilmiş, hadislerdeki fıkhî hükümler istihraç edilmiş, 

ulema arasındaki görüş ihtilafları gündeme getirilmiştir. Eserin muhtasarlarında ise 

genellikle mükerrer hadisler ve isnadlar çıkarılmış; eserden istifadeyi 

kolaylaştırmak, daha kullanışlı bir metin oluşturmak amaçlanmıştır. Bu yönleriyle 

Sahîh-i Buhârî muhtasarları da oldukça ilgi görmüş, bu eserler üzerine de şerh ve 

tercüme çalışmaları yapılmıştır. Bunlardan biri Zebîdî’nin (ö. 893/1488) et-

Tecrîdü’s-Sarîh adlı ihtisarıdır. Söz konusu eser Babanzâde Ahmed Naim (1872-

1934) ve Kâmil Miras (1875-1957) tarafından Sahîh-i Buhârî Muhtasarı Tecrîd-i 

Sarîh Tercümesi ve Şerhi (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı, 1928-1948) adıyla 

Türkiye Türkçesinde tercüme ve şerh edilmiştir. Eserin Cumhuriyet döneminin 

hadis alanındaki en kapsamlı ilk çalışması olduğu söylenebilir. Eser hem tercüme 

hem de şerh olarak başarılı bulunmuş, büyük bir ilgi görmüştür. Babanzâde’nin 

hadisleri şerh ederken Kur’ân âyetlerinden iktibaslar yaptığı, izahlarına âyetlerden 

deliller getirdiği, âyetlerin nüzûl sebeplerini beyan ettiği, bazı âyetlerin tefsirine ve 

kıraat farklarına değindiği; Kur’ân’ın her türlü müdahale ve tahriften 

 
* Doç. Dr. Karabük Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, sukrumaden@karabuk.edu.tr , orcid.org/0000-
0002-7165-6299 

mailto:sukrumaden@karabuk.edu.tr


 

328 
 

 

korunmuşluğu, sûrelerin tasnifi, nesih, fezâilu’l-Kur’ân, israiliyat, muvafakat-ı 

Ömer, tefsir ilminin mahiyeti, Ahmed b. Hanbel’in “Tefsirin aslı yoktur” sözü ile 

neyi kastettiği gibi tefsir ve ulûmu’l-Kur’ân’la ilgili mevzulara da temas ettiği 

görülmektedir. İşbu çalışmada ise Babanzâde Ahmed Naim Efendi’nin söz konusu 

meselelerdeki açıklama ve değerlendirmeleri ele alınmaktadır. Osmanlı ve 

Cumhuriyet döneminin her ikisini de idrak eden Babanzâde Ahmed Naim; Türkçe, 

Arapça, Farsça ve Fransızcayı çok iyi bilen, Doğu ve Batı kültürlerine vâkıf; 

müderris, mütercim, fikir adamı ve yazar olarak öne çıkmaktadır. Bu münasebetle 

çalışmanın hadis-tefsir ilişkisi ve önemli bir âlimin tefsir alanındaki ifadelerinin 

analizi bağlamında alana katkı sunması beklenmektedir. 

Anahtar kelimeler: Tefsir, Hadis, Sahîh-i Buhârî, Tecrîd-i Sarîh, Babanzâde Ahmed 

Naim. 

 

 

Evaluations on the Science of Tafsir in the Commentaries of 

Bukhari: The Example of Babanzâde Ahmed Naim 

 

Şükrü Maden* 

 

Abstract 

Ṣaḥīḥ al-Bukhārī is considered the most prominent work of hadith literature, as it 

is the first work to collect authentic (ṣaḥīḥ) hadiths. It is seen that many 

commentaries and summary studies have been done on this book. In the 

commentaries, problems that the reader may encounter are resolved, ambiguous 

words and literary subtleties are explained, narrators (rāvī) are introduced, and their 

 
* Assoc. Prof. Dr. Karabuk University, Faculty of Theology, sukrumaden@karabuk.edu.tr , 
orcid.org/0000-0002-7165-6299 

mailto:sukrumaden@karabuk.edu.tr


 

329 
 

 

reliability is examined, the degree of authenticity of the narrations is evaluated, fiqh 

rulings in the hadiths are extracted, and disagreements among the scholars are put 

on to the agenda. In the summaries of the book, generally repetitive hadiths and 

isnads were removed from the book; It is aimed to facilitate the use of the work and 

to create a more useful text. With these aspects, the summaries of Ṣaḥīḥ al-Bukhārī 

have attracted a lot of attention, and commentary and translation studies have been 

carried out on these works. One of these is al-Zebīdī's (d. 893/1488) al-Tecrīd al-

Ṣarīḥ. The work in question was translated and annotated in Turkish by Babanzâde 

Ahmed Naim (1872-1934) and Kâmil Miras (1875-1957) under the name Sahîh-i 

Buhârî Muhtasarı Tecrîd-i Sarîh Tercemesi ve Şerhi (Ankara: Presidency of 

Religious Affairs, 1928-1948). It can be said that the work is the first most 

comprehensive work in the field of hadith of the Republican period. The work was 

found successful both in translation and commentary and attracted great attention. 

While commenting on the hadiths, Babanzâde quotes the verses of the Quran, 

supports his explanations with evidence from the verses, explains the reasons for 

the revelation of the verses, interprets some verses, and touches on the differences 

in recitation (ḳırāāt); He also touched on issues related to the Holy Qur’an and the 

science of tafsir, such as the protection of the Qur’an from all kinds of intervention 

and distortion, the classification of the suras, the issue of al-aḥrufu’s-seb‘a, 

Isrā’īliyyāt, feḍāilu'l-Qur'ān, al-naskh, muwāfaḳātu Omar, the nature of the science 

of tafsir, what Aḥmed ibn Ḥanbel meant by the statement "There is no basis for 

tafsir". can be seen. In this study, Babanzâde Ahmed Naim Efendi's explanations 

and evaluations on the issues in question are discussed. Babanzâde Ahmed Naim, 

who lived in both the Ottoman and Republican periods; Knows Turkish, Arabic, 

Persian and French very well, and Eastern and Western cultures; He stands out as a 

professor, translator, intellectual and writer. In this connection, it is expected that 

the study will contribute to the field in the context of the hadith-tafsir relationship 

and the analysis of the statements of an important scholar in the field of tafsir. 

Keywords: Tafsir, Hadith, Ṣaḥīḥ-i Bukhārī, al-Tecrīd al-Ṣarīḥ, Babanzade Ahmed 

Naim. 



 

330 
 

 

Giriş 

İmâm Buhârî’nin (ö. 256/870) el-Câmiu’s-Sahîh’i dinin asli kaynaklarından sahih 

hadisleri içeren muteber bir eser olması hasebiyle ümmetin genelince büyük bir 

ilgiye mazhar olmuştur. Daha iyi anlaşılması ve senetlerinin analizi açısından eser 

üzerine pek çok şerh yazılmış, ihtisar çalışmaları yapılmıştır. İhtisarlar da ayrıca 

şerh edilmiştir. Eserin ihtisarlarının öne çıkanlardan biri Zebîdî’nin (ö. 893/1488) 

et-Tecrîdü’s-Sarîh’idir. Bu eser Babanzâde Ahmed Naim (ö. 1934) ve Kâmil Miras 

(ö. 1957) tarafından Türkçeye tercüme ve şerh edilmiştir. Eser, et-Tecrîdü’ṣ-

Sarîḥ’in Türkçedeki önemli bir tercümesi ve şerhi olması yanında Cumhuriyet 

döneminin hadis alanındaki nitelik ve kapsam itibariyle öncü bir çalışmasıdır. 

Şârihler hadisleri dikkatle tercüme etmenin yanında, şerhleriyle hadislerin gerek 

metni gerekse senetlerine dair kapalılık yahut işkalleri vuzuha kavuşturmuşlar, 

güncel meselelere dair mülahazalarına yer vermişlerdir. Şârihlerin açıklama ve 

mütalaalarında ilmî dirayetlerinin yüksekliği, ilmî birikimlerinin 

çeşitliliği/zenginliği hemen göze çarpar.1 Bu bağlamda hem Babanzâde’nin hem de 

Miras’ın hadis ilmi yanında tefsir ilmiyle ilgili mevzulara da şerhlerinde yer 

verdikleri, açıklamalarını tefsir bilgileri ile destekledikleri göze çarpar. Nitekim 

ileride örnekleri verileceği üzere Babanzâde’nin şerh kapsamındaki açıklamalarına 

âyetlerden deliller getirdiği, hadisleri âyetlerle tefsir/şerh etmeyi bir yöntem olarak 

benimsediği görülür.2 Bunun yanında eserde hadis metinlerinde yer alan âyetlerin 

tazammun ettiği manaları izah ettiğine, sebeb-i nüzûl bilgilerine, âyetlerin farklı 

kıraatlerine ve tefsir ilmiyle ilgili bazı meselelere rastlanır.  

1. Sahîh-i Buhârî Muhtasarı Tecrîd-i Sarîh Tercemesi ve Şerhi  

Zebîdî’nin et-Tecrîdü’s-Sarîh’i, Sahîhu’l-Buhârî’nin çoğunlukla fıkhî içerik 

taşıyan hadislerinden seçme yapılarak hazırlanmış bir ihtisardır. Eserde hadislerin 

sahâbî râvisi dışındaki senedleri çıkarılmıştır. Mevkûf ve maktû‘ rivayetlere yer 

 
1 Hüseyin Hansu, “et-Tecrîdü’s-Sarîh”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2011), 
40/252. 
2 bk. Babanzâde Ahmed Naim, Sahîh-i Buhârî Muhtasarı Tecrîd-i Sarîh Tercümesi ve Şerhi 
(İstanbul: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2019), 2/112-113; 3/71. 



 

331 
 

 

verilmemiş, sadece Resûlullâh’a (sas) nispet edilen merfû rivayetler esere 

alınmıştır. Mükerrer rivayetler büyük ölçüde çıkarılmıştır. Hadisler seçilirken 

senedi muttasıl olanlar tercih edilmiş, muallak ve munkatı‘ olanlar dışarıda 

tutulmuştur.3  

et-Tecrîdü’s-Sarîh geniş çevrelerce okunmuş, üzerine şerh ve tercüme çalışmaları 

yapılmıştır. Bunların en önemlilerinden biri Babanzâde Ahmed Naim ve Kâmil 

Miras tarafından Türkçe olarak kaleme alınan Sahîh-i Buhârî Muhtasarı Tecrîd-i 

Sarîh Tercemesi ve Şerhi adlı eserdir. Eserin telifi, Büyük Millet Meclisi’nde dini 

konularda yayın yapılması için Diyanet İşleri Reisliği’ne bütçe tahsisi kararının 

ardından Diyanet İşleri Reisliği’nce yapılan istişareler sonucunda ortaya çıkmıştır. 

Diyanet İşleri Reisliği, et-Tecrîdü’s-Sarîh’in tercüme görevini Babanzâde Ahmed 

Naim Efendi’ye tevdi etmiştir. Eserin birinci cildi hadis usulü olmak üzere ilk iki 

cildi 1928 yılında yayınlanmıştır. Babanzâde üçüncü cildi nihayete erdireceği 

sıralarda vefat edince (1934) eserin telifi birkaç yıl aksamıştır. 1936 yılında eserin 

geri kalanını çevirmesi için Kâmil Miras ile mukavele yapılmıştır. Miras, önce 

Babanzâde’nin hazırladığı üçüncü cildi gözden geçirip yayına hazırlamış, ardından 

da eserin kalan kısmını telif etmiştir. Eserin telifi 12 cilt halinde 1948 yılında 

tamamlanmıştır.4 Eserin yakın zamanda Diyanet İşleri Başkanlığı’nca 8 ciltlik bir 

baskısı daha yapılmıştır (2019). 

2. Babanzâde Ahmed Naim Efendi 

Babanzâde Ahmed Naim Efendi Osmanlı son dönem ve Cumhuriyet’in kuruluş 

dönemi âlimlerindendir. 1872’de babasının memuriyet vazifesi vesilesiyle 

Bağdat’ta doğmuştur. İlk tahsilinin ardından İstanbul’a gelmiş, Galatasaray 

Sultânîsi ve Mülkiye Mektebi’nde okumuştur. İyi derecede Arapça ve Fransızca 

öğrenmiştir. Memuriyetinin ilk yıllarında Hariciye ve Maârif Nezâretlerinde 

yöneticilik ve mütercimlik yapmıştır. Daha sonra Dâru’l-Fünûn’un Edebiyat 

şubesinde müderris olarak çalışmış; burada felsefe, psikoloji, mantık ve ahlak 

 
3 “Önsöz”, Tecrîd-i Sarîh Tercümesi ve Şerhi, 1/15-16. 
4 “Önsöz”, Tecrîd-i Sarîh Tercümesi ve Şerhi, 1/17-19; Hansu, “et-Tecrîdü’s-Sarîh”, 40/252. 



 

332 
 

 

dersleri vermiştir. 1934 yılında İstanbul’da vefat etmiştir. Sırât-ı Müstakîm 

(Sebîlürreşâd), Servet-i Fünûn ve Darülfünûn Edebiyat Fakültesi Mecmualarında 

çeşitli yazıları, hadis tercümeleri yayınlanmıştır. Felsefe ve ahlak üzerine ders 

kitapları kaleme almış, Fransızcadan kitap ve makaleler çevirmiştir. Sahîh-i Buhârî 

Muhtasarı Tecrîd-i Sarîh Tercemesi ve Şerhi adlı eserin ilk üç cildi de kendisine 

aittir. Babanzâde Ahmed Naim Efendi; Türkçe, Arapça, Farsça ve Fransızcayı iyi 

derecede bilen, Doğu ve Batı kültürlerine vâkıf; müderris, mütercim, fikir adamı ve 

yazar olarak öne çıkmaktadır.5 

3. Babanzâde’nin Tecrîd-i Sarîh’teki Buhârî Hadislerini Şerhinde Tefsirin 

Yeri 

3.1. Kur’ân’ın Mevsûkiyeti 

Babanzâde’nin Kur’ân-ı Kerîm’in Ahd-i Atîk ve Ahd-i Cedîd’e kıyasen 

mevsûkiyetine değinerek, Kur’ân’ın Resûlullâh tarafından nasıl tebliğ edilmişse 

günümüze kadar asli haliyle tevâtüren nakledildiğini özellikle vurgulamaktadır. 

Babanzâde bu bağlamda bugün tilâvet ettiğimiz Kur’ân’ın; kelimeleri, harfleri, 

harekeleri, sükûnları ve farklı kıraatleriyle Hz. Peygamber (sas) tarafından tebliğ 

edilip asırdan asra kesintisiz olarak tevâtürle nakledildiğinin şüphesiz bir şekilde 

herkesin malumu olduğunu belirtmektedir. Kur’ân âyetlerinin peyderpey inişleri 

sırasında ashâba nasıl öğretilmişse, öylece herkes tarafından okunduğunu ve hiçbir 

dönemde kesintiye uğramadan, ilk zamandaki gibi korunarak nesilden nesle 

aktarıldığını söylemektedir.6 

Babanzâde Kur’ân’ın tevâtüren naklinin iki kanaldan olduğunu belirtir. Biri 

Kur’ân’ın sûrelerinin ve âyetlerinin her devirde ümmetin tamamının, kendilerinden 

sonraki ümmetin tamamına tevâtüren tebliğidir. İkincisi ise kıraat âlimlerinin 

 
5 Hakkında bk. “Önsöz”, Tecrîd-i Sarîh Tercümesi ve Şerhi, 1/17; İsmail Lütfi Çakan, “Babanzâde 
Ahmed Naim”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1991), 4/375-376; Hüseyin 
Hansu, “Hadis Aşığı Bir Felsefeci: Babanzade Ahmed Naim Bey (1872-1934)”, Darülfünun İlahiyat 
Sempozyumu 18-19 Kasım 2009 Tebliğleri, 2010, s. 385-397; Osman Ezici, Babanzâde Ahmed 
Naim’in Ahlâk Anlayışı ve Felsefî Görüşleri (Sivas: Cumhuriyet Üniversitesi, Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2010), 6-20.  
6 Babanzâde, Tecrîd-i Sarîh Tercümesi ve Şerhi, 1/106. 



 

333 
 

 

muttasıl bir sened ile müselsel olarak rivayetleriyle tevâtürüdür. Hatta Babanzâde, 

dünyada bu şekilde tahrife uğramadan hem lafızları hem de manasıyla ihtilafsız bir 

şekilde korunmuş başka bir kelam ve kitabın bulunmadığını, bugün Kur’ân’ı tilâvet 

eden kimsenin Hz. Peygamber’in tebliğini olduğu gibi noksansız bir şekilde tekrar 

ettiğinde hiçbir şüphe olmadığını söyler.7 

Bu noktada Babanzâde’nin Kur’ân’ın her türlü eksiklik, ilave ve tahriften her 

dönemde korunmuş olmasında bu ümmetin önemli bir payının olduğuna özellikle 

vurgu yaptığı görülmektedir. Herhangi bir mushafta sehven bir hareke veyahut 

kelime yanlış istinsah edilse veya atlansa İslâm dünyasının her tarafından birçok 

hamele-i Kur’ân’ın hıfzı ile bu yanlışın düzeltileceğini söyler. Ümmetin bu 

himmetinin hiçbir ümmete nasip olmadığını, bu durumun el-Hicr sûresinin 9. 

âyetindeki ( ّذلا اَنلَّْزَن نُحَْن اَّناِ نَوُظفِاحََلُ ھَل اَّناِوَ رَكِْ ) ilâhî vaadin bir tahakkuku olduğunu özellikle 

belirtir.8 

3.2. Vahyin Mertebeleri 

Babanzâde Ahmed Naim Efendi, Tecrîd-i Sarîh’in Kitâbü Bed’i’l-Vahy’in ikinci 

hadisini şerhinde vahyin mahiyetine enbiyâ-i izâm dışındaki insanların vakıf 

olamayacağını ifade ettikten sonra âyet ve hadislere dayanarak vahyin 

mertebelerinden bahseder. Babanzâde’nin bu açıklamalarını özetleyecek olursak 

vahyin sekiz mertebesi vardır:9 

1. Birinci mertebe, sadık rüyadır. Resûlullâh’ın rüyalarının uyandığında aynı 

şekilde zuhur ettiği rivayet edilmiştir. 

2. İkinci mertebe, uyanık haldeyken meleğin Hz. Peygamber’in kalbine vahyi 

ilkâ etmesidir. Bu, mücerred bir ilham değildir. Allah bunun bir vahy-i ilâhî 

olduğuna dair Peygamber’in kalbinde zaruri bir ilim yaratır. 

 
7 Babanzâde, Tecrîd-i Sarîh Tercümesi ve Şerhi, 1/106. 
8 Babanzâde, Tecrîd-i Sarîh Tercümesi ve Şerhi, 1/60. 
9 bk. Babanzâde, Tecrîd-i Sarîh Tercümesi ve Şerhi, 2/18-23. 



 

334 
 

 

3. Üçüncü mertebe, meleğin insan suretinde nâzil olup, Resûl’e hitap 

etmesidir. Hz. Peygamber de meleğin söylediklerini eksiksiz bir şekilde 

belleyip ümmetine tebliğ eder. 

4. Dördüncü mertebe, meleğin çan çıngırtısına benzer bir ürkütücü ses ile hitap 

etmesidir. Bu ses meleğin ya kendisinin ya da kanatlarının sesidir. Bu ses 

kesildikten sonra söylenen kelam Hz. Peygamber’in kalbinde apaçık bir 

şekilde yerleşmiş olur. Vahyin bu geliş şekli Resûlullâh’a en ağır gelen 

halidir. Bunun sebebi vahyin ilkâsı sırasında Hz. Peygamber’in beşerî 

tabiattan ansızın çıkıp melekiyet haline girmesidir. Nitekim böyle bir anda 

Resûlullâh en soğuk bir günde bile terlemiş, kendilerini bir titreme almış, 

üzerine bindikleri deve tahammül edemeyip çökmüş, vahiy geldiği esnada 

dizi Hz. Peygamber’in dizine değen Zeyd b. Sâbit (ö. 45/665 [?]) dizini 

kırılacak gibi hissetmiştir. 

5. Beşinci mertebe, Cibrîl’in (as) kendi suretinde göğü kaplayacak şekilde 

görünüp vahyetmesidir. 

6. Altıncı mertebe, Miraç gecesi semanın üstündeyken, arada melek vasıtası 

olmaksızın kelâm-ı ilâhîyi (beş vakit namaz emrini) Hz. Peygamber’in 

dinleme yoluyla vahyi almasıdır. Bu tür vahiyde sesin sahibi görünmez. 

7. Yedinci mertebe, arada bir vasıta veya perde olmaksızın Hz. Peygamber’e 

hitap edilmesidir. Miraç gecesi ru‘yetle beraber Resûlullâh’a hitap edildiği 

ifade edilmiş, ancak ulemânın bir kısmı bunu uzak bir ihtimal görmüşlerdir. 

8. Sekizinci mertebe rüyada Yüce Allah’ın cemalini müşahede ederek vahye 

mazhar olmaktır. 

3.3. İsrâiliyat 

Babanzâde, tefsir kitaplarındaki İsrâiliyat bilgilerine nasıl yaklaşılması gerektiği 

hususunda kendi mülahazalarına yer vermektedir. O, öncelikle tefsir kitaplarında 

Ehl-i kitap kaynaklı bilgilerin yer aldığını, “Benim tarafımdan bir âyet olsun tebliğ 

ediniz. Benî İsrâîl de şöyle diyor, böyle diyor diye rivayet edebilirsiniz. Bunda beis 



 

335 
 

 

yoktur. Benden rivayet ederken her kim benim ağzımdan müteammiden yalan 

uydurursa cehennemdeki durağına hazırlansın.”10 hadisinin delaletiyle bunların 

naklinde ulemânın bir beis görmediğini belirtir. Fakat Babanzâde’ye göre bu 

kabilden İsrâilî rivayetlerde tevakkuf edilmelidir. Bunlar tasdik veya tekzip 

edilmez. Akla, Kitap ve sünnete muhalif olanları reddedilir. Muvafık olanlarının ise 

mevzu yahut senedinin kuvvetli olma ihtimali vardır. Doğruya yanlış, yanlışa doğru 

dememek için tevakkuf edilmelidir. Nitekim Kitap ve sünnet bu tür bilgilere muhtaç 

değildir. Babanzâde bu tevakkuf tavrını ise Resûlullâh’ın Ehl-i kitaptan bazı 

kimselerin Tevrat’ı Arapçaya tercüme ettiklerini işitince şöyle buyurması ile 

delillendirmektedir:11 “Ehl-i kitabı tasdik de etmeyiniz, tekzip de. Onlara ‘  اَّنمَاٰ اوُٓلوُق

 نَوُّیبَِّنلا يَتِوُ۫ا امَٓوَ ىسٰیعٖوَ ىسٰومُ يَتِوُ۫ا امَٓوَ طِاَبسَْلاْاوَ بَوُقعَْیوَ قَحٰسْاِوَ لَیعٖمٰسْاِوَ مَیھٖرٰبْاِ ىٓلٰاِ لَزِنُْا امَٓوَ اَنیَْلاِ لَزِنُْا امَٓوَ ِّٰ�ابِ

ّبرَ نْمِ نَومُلِسْمُُ ھَل نُحَْنوَ مْؗھُنْمِ دٍحََا نَیَْب قُرَِّفُن لاَ مْۚھِِ ’12 âyet-i kerîmesini okuyarak cevap veriniz.”13 

3.4. Ahmed b. Hanbel’in “Tefsir’in Aslı Yoktur” Sözü 

Babanzâde Ahmed Naim Efendi, Ahmed b. Hanbel’in (ö. 241/855) “Üç nevi’ 

kitabın aslı yoktur: Megâzî, melâhim, tefsir” sözü ile ne kastettiği konusuna dair bir 

değerlendirme yapmıştır. Ona göre Ahmed b. Hanbel bunu ihtiyata binaen 

söylemiştir. Kastı bu konulardaki bilgilerin baştan aşağı yalan, muteber olmayan 

haberler olduğu değildir. Çünkü Hz. Peygamber’den, sahâbe ve tâbiîn âlimlerinden 

sadır olmuş nice tefsir rivayeti vardır. Ahmed b. Hanbel, bu kitaplardaki 

rivayetlerin birçoğu sahih muttasıl bir sened ile sabit olmadığı için aslını tahkik 

etmeksizin her rivayetin delil ittihaz edilmemesi gerektiğine işaret etmek istemiştir. 

Nitekim kendisi de el-Müsned’de tefsire dair rivayetlere yer vermiştir.14 

 

 
10 Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre es-Sülemî et-Tirmizî, Sünenü’t-Tirmizî, thk. Beşşâr Avvâd 
Ma‘rûf (Beyrut: Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, 1998), “İlim”, 13. 
11 Babanzâde, Tecrîd-i Sarîh Tercümesi ve Şerhi, 1/108. 
12 el-Bakara 2/136. 
13 Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl el-Buhârî, Sahîhu’l-Buhârî, nşr. Mustafa Dîb el-Buğa 
(Dımeşk: Dâru’l-Ulûmi’l-İslâmiyye, 1413/1993), “Tefsîr”, (Bakara) 11, “İ‘tisâm”, 25. 
14 Babanzâde, Tecrîd-i Sarîh Tercümesi ve Şerhi, 1/108-109. Bu sözle ilgili olarak ayrıca bk. 
Abdulcebbar Adıgüzel, “Mütekaddimun Dönemi Tefsir Geleneği: Ahmed b. Hanbel Örneği”, Din 
ve Hayat: İstanbul Müftülüğü Dergisi 47 (2023), 21-23. 



 

336 
 

 

3.5. Fezâilü’l-Kur’ân 

Tecrîd-i Sarîh Tercümesi ve Şerhi’nde hem Babanzâde Ahmed Naim hem de Kâmil 

Miras’ın hususi ilgi gösterdikleri meselelerden biri Ebû İsme Nûh b. Meryem’in (ö. 

hicrî 173) Fezâilü’l-Kur’ân konusunda hadis uydurduğuna (vazzâ‘ olduğuna) dair 

iddiadır. Rivayete göre Ebû İsme’ye “Sûre sûre fezâili-i Kur’ân hakkındaki hadisi 

İkrime’nin ashâbından hiçbiri İkrime’den rivayet etmemiş iken sen an İkrime an 

İbn Abbâs senedi ile nasıl olup da rivayet ediyorsun?” diye sorulmuş (kîle), o da 

“Nâsın kırâat-i Kur’ân’dan i‘raz edip Ebû Hanîfe’nin fıkhı ve İbn İshâk’ın 

Megâzî’si ile iştigâl ettiklerini gördüm de bu hadisi hasbeten-lillâh vaz‘ ettim” diye 

cevap vermiş. Her iki şârih de Ebû İsme Nûh b. Meryem’in bunu söylemiş olmasını 

mümkün görmemektedir. Ebû İsme’nin Merv’in kendisine uyulan önemli bir âlim 

ve kadısı olması; fıkıh ilmini Ebû Hanîfe (ö. 150/767) ve İbn Ebî Leylâ’dan (ö. 

148/765), megâzîyi İbn İshâk’tan (ö. 117/735), tefsiri Kelbî’den (ö. 146/763), hadisi 

Zührî (ö. 124/742), İbnü’l-Münkedir (ö. 131/748) ve Haccâc b. Ertât (ö. 145/762) 

gibi büyük muhaddislerden alması sebebiyle “el-Câmi‘” lakabını elde ettiğini 

belirterek hadis vaz‘ etmesini ve bunu ikrar etmesini muhal bulurlar. Ebû İsme’nin 

sûrelerin fezâiliyle ilgili hadis vaz‘ ettiğine dair rivayeti de inceleyen şârihler; 

rivayetin bir tarikinde “Ebû İsme’ye sorulmuş”, diğerinde ise Ebû İsme ile İkrime 

(ö. 105/723) arasında “an racülin” diye müphem ifadelerin bulunduğuna dikkat 

çekerler ve hatta asıl vâzı‘ın bu belirsiz râvi olmasını kuvvetle muhtemel görürler. 

Yine hal-i hayatında Ebû Hanîfe’nin fıkhı ve İbn İshâk’ın Megâzî’sini neşr ile 

meşgul olan Ebû İsme’nin bundan şikâyetçi olarak hadis uydurması çelişkili 

olacağından bu iddia sahih bulunmamıştır. Şârihler, Ebû İsme’nin muhalif 

fırkalardan hasımlarının bulunduğunu ve fezâilü’l-Kur’ân rivayetinde de senetteki 

meçhul râviyi düşürüp, oluşan belirsizlikten yararlanarak bu rivayeti Ebû İsme’ye 

yamadıkları kanaatindedirler. Ebû İsme’nin kaynaklarda bir vazzâ‘ olarak değil, 

eimmeden ve sikâttan addedilmesi; İbn Mâce (ö. 273/887), Ebû Dâvûd (ö. 

275/889), Tirmizî (ö. 279/892) ve Taberî (ö. 310/923) onun rivayetine eserlerinde 

yer verip, onun kavliyle ihticac etmeleriyle de bu görüşlerini desteklerler. Hatta 

cerh ve tadil konusundaki titizliğiyle bilinen Şu‘be’nin (ö. 160/776) onun hadisini 



 

337 
 

 

rivayet etmesinin, Ebû İsme’nin sika olduğuna başka bir delil aramaya hacet 

bırakmadığını belirtirler. Netice olarak Babanzâde ve Miras; Ebû İsme Nûh b. 

Meryem’i hadis uydurmaktan beri görürler.15 

3.6. Kıraat  

Babanzâde, rivayetlerde geçen bazı âyetlerle ilgili kıraat farkları hakkında nadiren 

bilgi vermiştir. Nakledildiğine göre Yahudiler, Resûlullâh’a ruh hakkında bir soru 

sormuşlar, bunun üzerine el-İsrâ sûresinin 85. âyeti nâzil olmuştur. Bu rivayette 

âyet-i celîle şu şekilde yer almıştır: “ ّبرَ رِمَْا نْمِ حُوُّرلا لُِق حِؕوُّرلا نِعَ كََنوُل�ـسَْیوَ  مِلْعِلْا نَمِ اوُتوُا امَٓوَ يٖ

ًلایلَٖق َّلااِ ”.16 Babanzâde “ اوُتوُا امَٓوَ ” ibaresinin bir kıraat âlimi ve aynı zamanda bu hadisin 

râvisi olan A‘meş’in (ö. 148/765) kıraati olduğunu, mütevatir ve meşhur kıraatlerde 

ise âyetin “ مُْتیتٖوُ۫ا امَٓوَ ” diye okunduğunu belirtmiştir.17 

Babanzâde Cuma’nın faziletiyle ilgili bir hadisin şerhinde de “ ِّٰ�ا رِكْذِ ىلٰاِ اوَْعسْاَف ”18 

âyetine atıf yapar. Âyetteki “koşunuz” ( اوَْعسْاَف ) kelimesinin “gidiniz” anlamıyla tefsir 

edildiğini, Hz. Ömer’e nispet edilen “ اوضماف ” kıraati ile desteklemiştir.19  

3.7. Sebeb-i Nüzûl 

Babanzâde’nin şerhlerinde pek çok kez âyetlerin sebeb-i nüzûllerine temas ettiği 

görülmektedir. Örneğin Uranîler ile ilgili rivayetin20 şerhinde Resûlullâh’ın 

çobanını öldürüp, develerini gasp eden Ureyne kabilesi mensuplarının yakalanıp 

Resûlullâh’ın emriyle ellerinin ayaklarının kesilmesi, gözlerinin oyulup Harre 

denilen yere atılmaları ve ölünceye kadar burada kendilerine su verilmemesinin 

Mâide sûresinin 33. âyetinin (  اوُٓلَّتَقُی نَْا اًداسََف ضِرَْلاْا ىفِ نَوَْعسَْیوَُ ھَلوُسرَوَ َّٰ�ا نَوُبرِاحَُی نَیذَّٖلا اؤُزٰٓجَ امََّناِ

 بٌاَذعَ ةِرَخِلاْٰا ىفِ مْھَُلوَ اَینُّْدلا ىفِ ىٌزْخِ مْھَُل كَلِذٰ ضِۜرَْلاْا نَمِ اوَْفنُْی وَْا فٍلاَخِ نْمِ مْھُُلجُرَْاوَ مْھِیدٖیَْا عََّطَقُت وَْا اوُٓبَّلصَُی وَْا

مٌۙیظٖعَ ) hükmünün uygulanması olduğunu, çünkü onların da Hz. Peygamber’in 

 
15 bk. Babanzâde - Miras, Tecrîd-i Sarîh Tercümesi ve Şerhi, 1/259-261, 430-431. 
16 Buhârî, “İlim”, 47. 
17 Babanzâde, Tecrîd-i Sarîh Tercümesi ve Şerhi, 2/114-115. 
18 el-Cum‘a 62/9. 
19 Babanzâde, Tecrîd-i Sarîh Tercümesi ve Şerhi, 3/25. 
20 Buhârî, “Vüdû’”, 66. 



 

338 
 

 

çobanını aynı şekilde katledip beytü’l-mâle ait develeri gasp ettiklerini, söz konusu 

âyetin de bu hâdise üzerine nâzil olduğunu ifade etmiştir.21 

Babanzâde bir hadisin şerhinde hadisi rivayet eden Ebû Ziyâd Abdullâh b. Mugaffel 

el-Müzenî (ö. 59/679) hakkında bilgi verirken onun Tebük Gazvesi’ne hazırlık 

sırasındaki durumları sebebiyle “bekkâîn” diye anılan sahâbîlerden biri olduğuna 

değinir. Bu sahâbîler sefere katılmayı arzuladıkları halde binek bulamamışlar ve bu 

ihtiyaçlarını karşılamak için Hz. Peygamber’e başvurmuşlar, ne var ki Resûlullâh 

da “Sizi bindirecek bir şey bulamıyorum” diye cevap verince ağlayarak geri 

dönmek durumunda kalmışlardır. Babanzâde bu hâdiseyi anlattıktan sonra “  ىَلعَ لاَوَ

نَؕوُقفِنُْی امَ اوُدجَِی َّلاَاً انزَحَ عِ مَّْدلا نَمِ ضُیفَٖت مْھُُنُیعَْاوَ اوَّْلوََت ھِۖیَْلعَ مُْكُلمِحَْا امَُٓ دجَِا لآَ تَلُْق مْھَُلمِحَْتلِ كَوَْتَا امَٓ اَذاِ نَیذَّٖلا  ”22 

âyetinin bu sahâbîler hakkında nâzil olduğu bilgisine yer vermiştir.23 

Yine Babanzâde’nin muvafakat-ı Ömer konusuyla ilgili olarak nâzil olan âyetlerin 

nüzûl bağlamlarına dair genişçe şerh notları düştüğü görülmektedir.24  

3.8. Nesih 

Babanzâde’nin sünnetin âyetle neshi meselesine de bir örnek üzerinden temas ettiği 

görülür. O, Cerîr b. Abdillâh el-Becelî’nin (ö. 51/671) Hz. Peygamber’in tuvaletten 

sonra abdest alıp mestleri üzerine mesh ettiğini ve sonra namaz kıldığını gördüğünü 

söylediğine dair rivayetin25 şerhinde mest üzerine mesh etmenin “  مُْكَیدِیَْاوَ مُْكھَوجُوُ اوُلسِغْاَف

نِۜیَْبعْكَلْا ىَلاِ مُْكَلجُرَْاوَ مُْكسِؤُ۫رُبِ اوحُسَمْاوَ قِفِارَمَلْا ىَلاِ ”26 âyeti ile mensûh olduğuna dair iddiayı kabul 

etmemiştir. Çünkü Cerîr b. Abdillâh, el-Mâide sûresinin nüzûlünden sonra 

müslüman olmuştur. Dolayısıyla Cerîr b. Abdillâh Hz. Peygamber’in bu fiilini 

âyetin nüzûlünden sonra görmüş olmalıdır. Bu sebeple de bu olayda âyetin sünneti 

neshi söz konusu değildir.27 

 
21 Babanzâde, Tecrîd-i Sarîh Tercümesi ve Şerhi, 2/160-162. 
22 et-Tevbe 9/92. 
23 Babanzâde, Tecrîd-i Sarîh Tercümesi ve Şerhi, 2/415. 
24 bk. Babanzâde, Tecrîd-i Sarîh Tercümesi ve Şerhi, 2/129, 292-296. Babanzâde’nin yer verdiği 
diğer sebeb-i nüzûl bilgileri için bk. Tecrîd-i Sarîh Tercümesi ve Şerhi, 1/45; 2/59, 171, 213, 345-
346, 367, 387-388, 396, 441, 631; 3/9, 221. 
25 Buhârî, “Salât”, 25. 
26 el-Mâide 5/6. 
27 Babanzâde, Tecrîd-i Sarîh Tercümesi ve Şerhi, 2/282. 



 

339 
 

 

3.9. Âyetleri Tefsir Kabilinden Açıklamalar 

Babanzâde Ahmed Naim Efendi, hadisleri şerh ederken sık sık âyet-i kerîmelerden 

iktibaslar yapmakta, izahlarını âyetlerle desteklemekte, tefsir olarak kabul 

edilebilecek türden olarak âyetlerin mutazammın olduğu anlamları açıklamaktadır. 

Bu hususta aşağıdaki örnekler verilebilir. 

Abdullâh b. Mübârek’e (ö. 181/797) mevzu hadisler sorunuyla nasıl mücadele 

edileceğine dair sorulmuş, o da “Siz merak etmeyiniz. Ona karşı cehâbize (hadis 

münekkitleri ve mütehassısları) eksik olmayacaktır. Allah Teâlâ ‘ ّذلا اَنلَّْزَن نُحَْن اَّناِ  اَّناِوَ رَكِْ

نَوُظفِاحََلُ ھَل ’28 buyuruyor” diye cevap vermiştir. Babanzâde, Abdullâh b. Mübârek’in 

bu sözünü naklettikten sonra ilgili âyetin Kur’ân’ın sadece elfâzını değil, manasını 

da korumayı üstlendiğine dair bir anlamı içerdiğini belirtmiştir. Ona göre Hz. 

Peygamber’in hadisleri de “ َنـلْزَنَْاوَ ّذلا كَیَْلاِ آ ّیَبُتلِ رَكِْ مْھِیَْلاِ لَزُِّن امَ سِاَّنللِ نَِ ”29 âyetinin delâletiyle 

Kur’ân’ın manalarından kabul edilebilir. Dolayısıyla hadis âlimlerinin mevzû 

hadislere karşı verdiği mücadele, bir taraftan da Kur’ân’ın anlamını muhafaza 

etmeye yönelik gayrettir.30 

Enes b. Mâlik’ten (ö. 93/711-12) rivayet edildiğine göre o şöyle demiştir: “Nebî-i 

Ekrem (sas) buyurdu ki; Her kim bir namazı (kılmayı) unutursa (onu) hatırladığında 

kılsın. Onun bundan başka kefâreti yoktur. ‘ يرٖكْذِلَِ ةولَّٰصلا مِقَِاوَ ’31.”32 Babanzâde, bu 

hadisin şerhinde hadis metninde geçen âyetin çeşitli tefsirlerinin yapıldığını belirtip 

bunları şöyle sıralamaktadır: (i) Namazı, içinde beni zikretmek için ikame et; (ii) 

Namazı ikame et, tâ ki ben seni methederek zikredeyim; (iii) Zikir yani namaz 

vakitlerinde namazı ikame et; (iv) Ben kitaplarda zikredip emrettiğim için namazı 

ikame et; (v) Riyasız olarak beni anmak için benden başkasını anar gibi olmaksızın 

namazı ikame et; (vi) Emrimi hatırladığının şükrânesi olarak namazı ikame et; (vii) 

Beni anmak demek olduğu için namazı ikame et ki namaz Allah’a ibadettir. Namazı 

 
28 el-Hicr 15/9. 
29 en-Nahl 16/44. 
30 Babanzâde, Tecrîd-i Sarîh Tercümesi ve Şerhi, 1/263. 
31 Tâhâ 20/14. 
32 Buhârî, “Mevâkît”, 37. 



 

340 
 

 

hatıra getirmek Allah’ı hatıra getirmektir; (viii) Namazı hatırladığında namazı 

ikame et.33 

Babanzâde, “ ًادوھُشْمَ نَاكَ رِجَْفلْا نَاٰرُْق َّناِ ”34 âyetindeki Kur’ân-ı fecirden kastın sabah 

namazı olduğunu, namaza içinde Kur’ân okunduğu için Kur’ân denildiğini, nitekim 

rükû ve secdeleri içerdiği için namaza rükû ve sücûd da denildiğini ifade eder. 

Babanzâde âyette, namazda okunan Kur’ân’ın kendisinin de kastedilmiş olmasını 

muhtemel görmektedir. Bu namazın ya da Kur’ân’ın âyette şahitli olarak 

nitelenmesini ise gündüz meleklerinin namazda hazır olması ile açıklamaktadır.35 

Ahmed Naim Efendi, Resûlullâh’ın son hastalandığı sırada hutbeye çıkıp Allah’ın 

bir kulunu dünya ile kendi katındakinden birini tercih etmek konusunda serbest 

bıraktığını, o kulun ise Allah katındakini seçtiğini söylemesi üzerine Hz. Ebû 

Bekir’in Resûlullâh’ın vefatının yaklaştığını anlayarak ağlamaya başladığı, Hz. 

Peygamber’in de ona ağlamamasını, çünkü sohbet/arkadaşlık hususunda da 

kendisine en yakın kişinin kendisi olduğunu söylediğini anlatan hadisin36 şerhinde 

Hz. Ebû Bekir es-Sıddîk’ın (ö. 13/634) Resûlullâh ile arkadaşlığının ümmetin 

hiçbiri için meçhul olmayacak derecede mütevâtir bir bilgi ve hatta bu durumun 

“ اَنَعمَ َّٰ�ا َّناِ نْزَحَْت لاَ ھٖبِحِاصَلِ لُوُقَی ذْاِ رِاَغلْا يفِ امَُھ ذْاِ نِیَْنْثا يَنِاَث ”37 âyetiyle de sabit olduğuna dikkat 

çekmiştir. Babanzâde bu âyetin delâletine dayanarak Hz. Ebû Bekir’in sâhib-i 

Resûlullâh olduğuna Allah’ın da şahit olduğunu belirtir. Hatta Babanzâde bu 

hususu bir ileri seviyeye taşıyarak sahâbîliği tevâtüren malum olan bir sahâbînin 

faziletini inkâr etmek kişiyi bid‘ate sokabilirken Hz. Ebû Bekir’in sahâbîliğini 

tanımamanın, Kur’ân nassını tanımamak yani küfre düşmek anlamına geleceğini 

ifade eder.38 

 
33 Babanzâde, Tecrîd-i Sarîh Tercümesi ve Şerhi, 2/436-437 
34 el-İsrâ 17/78. 
35 Babanzâde, Tecrîd-i Sarîh Tercümesi ve Şerhi, 2/487. 
36 Buhârî, “Salât”, 80. 
37 et-Tevbe 9/40. 
38 Babanzâde, Tecrîd-i Sarîh Tercümesi ve Şerhi, 2/342. 



 

341 
 

 

Babanzâde’nin bu örnekler dışında gerek istidlâl için atıfta bulunduğu gerek 

delâletine işaret ettiği gerekse kısmî tefsirini yaptığı pek çok âyet olmuştur.39 

3.10. Âyetleri Delil Göstererek Hadisleri Şerh Etmesi 

Babanzâde, Kur’ân-sünnet irtibatının farkında olarak âyetlerle hadisleri izah 

etmiştir. Örneğin Hz. Peygamber’in Hz. Musa kıssasıyla ilgili uzun bir hadisinin40 

şerhinde “kıssanın buraya ait kısmını Kur’ân-ı Kerîm müfessirdir” diyerek el-Kehf 

sûresinin 60-63. âyetlerinin metin ve meâline yer vermiş, ardından da “Hadis ile 

âyât-ı kerîme birlikte okununca kıssa daha vâzıh olarak anlaşılır” demiştir.41 

Nakledildiğine göre Hz. Peygamber, Bahreyn’den gelen çok sayıda malı ashâb 

arasında taksim etmiştir. Taksim ederken bazılarına bu maldan vermiş, bazılarına 

ise vermemiştir. Bu durum yakınmalara sebep olunca hutbeye çıkarak bazı 

kimselerin kalplerinde ceza‘ ve hela‘ gördüğü için onlara verdiğini, bazılarına da 

Allah’ın onların kalplerinde yarattığı zenginlik ve hayrı görerek vermediğini ifade 

etmiştir.42 Ahmed Naim Efendi, bu rivayeti şerhinde ceza‘ ve hela‘ kelimelerini izah 

etmiştir. Ceza‘ın sabırsızlık, hela‘ın ise sabırsızlığın son derecesi olduğunu ifade 

ettikten sonra bu kelimeleri en iyi Kur’ân’ın tefsir ettiğini belirtmiştir. Babanzâde 

el-Meâric sûresinin 19-21. âyetlerini iktibas edip ilgili âyetlere şöyle meâl 

vermiştir: “Şüphesiz insan عولھ  yani şerre çattığında عوزج  yani sabırsız, hayır ve 

nimete nail olduğunda ise عونم  yani avucundakini kıskanır vergisiz olarak 

yaratılmıştır” buyrulmuştur. Ardından da hadis metnindeki ceza‘ ve hela‘ın 

manasının Kur’ân’ın tefsiri sayesinde daha kolay anlaşılacağını ifade etmiştir.43 

Görüldüğü üzere Babanzâde ceza‘ ve hela‘ kavramlarının her ikisinin anlam 

içeriğini de “sabırsızlık” olarak tayin etmektedir. 

 
39 bk. Babanzâde, Tecrîd-i Sarîh Tercümesi ve Şerhi, 1/46, 47, 237, 293, 327, 404; 2/43, 44, 51, 86, 
105, 107, 128, 129, 156, 144, 145, 162, 163, 233, 192, 218, 238, 240, 242, 243, 261, 290, 312-313, 
325, 328-329, 333, 369, 388, 392, 405, 446, 457, 467, 492, 550, 588, 599, 617-618, 638, 640, 689, 
704; 3/13, 32, 36-37, 57, 59, 100, 101,100-110, 111, 112, 129, 153, 154, 183, 187, 204, 208, 209, 
221, 223, 225-226, 249, 250, 254, 274, 277, 281, 288, 290-291, 298, 320. 
40 Buhârî, “İlim”, 44. 
41 Babanzâde, Tecrîd-i Sarîh Tercümesi ve Şerhi, 2/112-113. 
42 Buhârî, “Cum‘a”, 29. 
43 Babanzâde, Tecrîd-i Sarîh Tercümesi ve Şerhi, 3/71. 



 

342 
 

 

Hz. Peygamber’in yedi kişiyi Allah Teâlâ’nın kendi gölgesinden başka bir gölgenin 

olmadığı kıyamet gününde kendi gölgesi altında barındıracağını ifade edip bu yedi 

kişiyi beyan ettiği hadiste;44 beşinci kişi olarak belirtilen, makam sahibi ve güzel bir 

kadın kendisini istediği halde “Ben Allah’tan korkarım” diyerek haramdan uzak 

duran erkekle ilgili olarak Babanzâde en-Nâziât sûresinin 40-41 ( ّبرَ مَاَقمَ فَاخَ نْمَ اَّمَاوَ   ھِٖ

ىؕوْٰأمَلْا يَھَِ ةَّنجَلْا َّناَِف ىۙوٰھَلْا نِعَ سَفَّْنلا ىھََنوَ ) ve er-Rahmân sûresinin 46. âyetlerinin (  فَاخَ نْمَلِوَ

ّبرَ مَاَقمَ نِاَتَّنجَ ھِٖ ) de aynı fazileti anlattığını belirtmiştir.45 

Sonuç 

Zebîdî’nin et-Tecrîdü’s-Sarîh adlı Sahîhu’l-Buhârî ihtisarı, Babanzâde Ahmed 

Naim ve Kâmil Miras tarafından tercüme ve şerh edilmiştir. Eserin Cumhuriyet 

döneminin hadis alanındaki en önemli çalışmalardan olduğu söylenebilir. 

Babanzâde Ahmed Naim Efendi, et-Tecrîdü’s-Sarîh’teki hadisleri şerh ederken 

Kur’ân’dan yararlanmayı bir yöntem olarak benimsemiş; ilgili hadisi, konusal bağı 

olan âyet ile birlikte okuyunca hadisin daha iyi anlaşıldığını, zira irtibat kurmanın 

mümkün olduğu noktalarda Kur’ân’ın hadisleri müfessir olduğunu belirtmiştir. 

Babanzâde ayrıca hadis metinlerinde yer alan âyetlerin tazammun ettiği manalara, 

farklı kıraatlerine ve pek çok kez de sebeb-i nüzûl bilgilerine yer vermiştir.  

Bunların yanında Babanzâde’nin bazı tefsir meselelerine değindiği görülür. 

Örneğin, o, İsrâiliyat’ın akla, Kur’ân ve sünnete muhalif olanlarının 

reddedileceğini, muhalif olmayanları hakkında ise bize sahih bir yolla ulaşılıp 

ulaşmadığı bilinemeyeceği için bu tür rivayetlerde tevakkuf edilmesi gerektiğini 

belirtir. Babanzâde Kitap ve sünneti bu bilgilere muhtaç görmediğini de özellikle 

belirtir. Yine Ahmed b. Hanbel’e nispet edilen “Tefsirin aslı yoktur” şeklindeki 

sözün tefsirlerdeki rivayetlerin birçoğu sahih muttasıl bir sened ile sabit olmadığı 

için aslını tahkik etmeksizin her rivayetin delil ittihaz edilmemesi gerektiği şeklinde 

yorumlanması gerektiği, Ahmed b. Hanbel’in tefsire bütünüyle karşı çıkmadığı 

 
44 Buhârî, “Ezân”, 36. 
45 Babanzâde, Tecrîd-i Sarîh Tercümesi ve Şerhi, 2/496. Benzer örnekler için bk. Tecrîd-i Sarîh 
Tercümesi ve Şerhi, 2/26, 160-161, 186, 404, 597, 620, 670; 3/25, 46, 54-55, 57, 244, 248-251. 



 

343 
 

 

kanaatindedir. Yine Nûh b. Meryem’in fezâil konusunda bir hadis vazzâ‘ı olduğuna 

dair rivayeti tahlil ederek bu iddianın gerçeği yansıtmadığını ortaya koymaya 

çalışmıştır.  

Son tahlilde Babanzâde’nin Buhârî hadislerini şerh ederken benimsediği bu 

tutumun Kur’ân ve sünnet arasındaki kuvvetli bağın bir tezahürü olduğu 

söylenebilir. Gerek âyetlerin tefsirinde hadislere gerekse hadislerin şerhinde 

âyetlere müracaat etmenin her iki kaynağı da doğru anlama noktasında önem arz 

ettiği anlaşılmaktadır. 

 

 

Kaynakça 

Adıgüzel, Abdulcebbar. “Mütekaddimun Dönemi Tefsir Geleneği: Ahmed b. 

Hanbel Örneği”. Din ve Hayat: İstanbul Müftülüğü Dergisi 47 (2023), 19-

26. 

Ağırman, Cemal. “Tecrîd-i Sarîh’in İlk Üç Cildi Bağlamında Ahmed Naîm’in 

Çeviri Metodu, Şerhçiliği, Kaynak Kullanımı ve Bazı Görüşleri”. Marife: 

Bilimsel Birikim (Marife: Dini Araştırmalar Dergisi) 5/2 (2005), 125-151. 

Babanzâde, Ahmed Naim - Miras, Kâmil. Sahîh-i Buhârî Muhtasarı Tecrîd-i Sarîh 

Tercümesi ve Şerhi. İstanbul: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2019. 

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl, Sahîhu’l-Buhârî, nşr. Mustafa Dîb el-

Buğa, Dımeşk: Dâru’l-Ulûmi’l-İslâmiyye, 1413/1993.  

Çakan, İsmail Lütfi. “Babanzâde Ahmed Naim”, TDV İslâm Ansiklopedisi. 4/375-

376. İstanbul: TDV Yayınları, 1991. 

Ezici, Osman. Babanzâde Ahmed Naim’in Ahlâk Anlayışı ve Felsefî Görüşleri. 

Sivas: Cumhuriyet Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans 

Tezi, 2010. 



 

344 
 

 

Hansu, Hüseyin. “et-Tecrîdü’s-Sarîh”, TDV İslâm Ansiklopedisi. 40/251-252. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2011. 

Hansu, Hüseyin. “Hadis Aşığı Bir Felsefeci: Babanzade Ahmed Naim Bey (1872-

1934)”. Darülfünun İlahiyat Sempozyumu 18-19 Kasım 2009 Tebliğleri, 

2010, 385-397.  

Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre es-Sülemî. Sünenü’t-Tirmizî. thk. 

Beşşâr Avvâd Ma‘rûf. Beyrut: Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, 1998. 

	

	 	



 

345 
 

 

Geometrik Desenler Olarak İslâmî İsimler ve Kutsal İfadeler  

 

Hacali Necefoğlu* 

 

Özet 

Bu makale, İslâmî isimlerin ve kutsal ifadelerin geometrik desenler aracılığıyla 

sanatsal bir ifadeye dönüştürülmesini incelemektedir. Özellikle "makili" adı verilen 

geometrik yazı tipinin kökenleri ve gelişimi üzerinde durulmakta, bu yazı türünün 

7. yüzyılda Kûfe kentinde ortaya çıktığı ve genellikle "kûfî" yazısıyla eş anlamlı 

kullanıldığı belirtilmektedir. Türkiye'de "satrançlı kûfî" olarak da bilinen bu 

üslubun, İran'da tuğlalarla yapılan uygulamalarına "banna'i" tekniği adı verildiği ve 

Selçuklu mimarisinde yaygın olarak kullanıldığı vurgulanmaktadır. Makale, 

"Allah" isminin geometrik desen olarak kullanımının erken örneklerine değinerek, 

M.Ö. 1322 yılına tarihlenen Azerbaycan'daki Berde Türbesi'ndeki firuze renkli sırlı 

tuğlalarla P4 simetri grubuna uygun olarak yerleştirilmiş örneğini sunmaktadır. 

Aynı tekniğin farklı bir varyantının Güney Azerbaycan'ın Erdebil kentindeki Şeyh 

Safi Türbesi'nde (XVI. yy.) görüldüğü ve buradaki uygulamanın Berde 

Türbesi'ndekinden farklı olarak tuğlaların 45 derecelik açıyla yerleştirildiği ifade 

edilmektedir. Doğu Türkistan'daki (CHC) Tuğluk Timur Türbesi'nde de benzer bir 

"Allah" kelimesi deseninin aynı simetri grubunda farklı bir çizimle uygulandığı 

belirtilmektedir. Çalışma, geometrik desenler içinde "Muhammed" isminin 

kullanımına da değinerek, bu ismin kare kûfî formunda çeşitli örneklere sahip 

olduğunu ve internet kaynaklarında bu tür desenlerin bulunabileceğini ifade 

etmektedir. Ayrıca, "Ali" isminin de kûfî yazı türünde geometrik desenlere 

yansıdığı ve özellikle Anadolu Selçuklu mimarisinde Hz. Ali'ye atıfta bulunan 

yazıtların görüldüğü belirtilmektedir. Makalede incelenen geometrik desenler 

sadece estetik bir değer taşımakla kalmayıp, aynı zamanda İslâmî inanç ve kültürün 

 
* Prof. Dr., Kafkas Üniversitesi, Kafkasya ve Orta Asya Araştırma Merkezi, Kars, Türkiye 



 

346 
 

 

önemli bir parçası olarak dinî ve mânevî anlamları da bünyesinde barındırmaktadır. 

Bu desenler, yüzyıllar boyunca İslâm sanatının çeşitli alanlarında, mimariden el 

sanatlarına kadar geniş bir yelpazede kullanılarak İslâmî kimliğin ve estetiğin 

önemli bir unsuru haline gelmiştir. Makale, bu geometrik İslâmî yazı örneklerinin 

kültürel ve sanatsal önemini vurgulayarak, farklı coğrafyalardaki uygulamalarını 

karşılaştırmalı bir şekilde sunmaktadır. 

Anahtar kelimeler: Geometrik desenler, Türk-İslâm coğrafyası, İslâmî isimler, 

Kutsal ifadeler, “Makili” hat. 

 

 

Islamic Names and Sacred Expressıons as Geometric Patterns 

 

Hacali Necefoğlu* 
 

Abstract 

This article examines the transformation of Islamic names and sacred expressions 

into artistic forms through geometric patterns. Especially, the origins and 

development of the geometric typeface known as "makili" are emphasized, noting 

that this type of writing emerged in the 7th century in the city of Kufa and is often 

used synonymously with "kufi" script. This style, known as "chessboard kufi" in 

Turkey, is emphasized to have been referred to as the "banna'i" technique in its 

applications with bricks in Iran and was widely used in Seljuk architecture. The 

article, by referring to early examples of the use of the name "Allah" as a geometric 

pattern, presents an example from the Berde Mausoleum in Azerbaijan, dated to 

1322 BC, where turquoise-colored glazed bricks are arranged according to the P4 

symmetry group. It is stated that a different variant of the same technique is seen in 

 
* Prof. Dr. Kafkas University, Kafkas and Central Asia Research Center, alinecef@hotmail.com, 
orcid.org/0000-0003-2901-3748. 

mailto:alinecef@hotmail.com


 

347 
 

 

the Sheikh Safi Tomb in the city of Ardabil, South Azerbaijan (16th century), and 

that in this application, unlike in the Berde Tomb, the bricks are arranged at a 45-

degree angle. It is stated that a similar "Allah" word pattern is applied with a 

different drawing in the same symmetry group in the Tugluq Timur Mausoleum in 

East Turkestan (CHC). The study also touches on the use of the name "Muhammed" 

within geometric patterns, stating that this name has various examples in square 

kufi form and that such patterns can be found in internet sources. Additionally, it is 

noted that the name "Ali" is also reflected in geometric patterns of the kufi script, 

and particularly in Anatolian Seljuk architecture, inscriptions referring to Hz. Ali 

can be observed. The geometric patterns examined in the article not only carry 

aesthetic value but also embody religious and spiritual meanings as an important 

part of Islamic belief and culture. These patterns have become an important element 

of Islamic identity and aesthetics by being used in various fields of Islamic art, 

ranging from architecture to handicrafts, over the centuries. The article highlights 

the cultural and artistic significance of these geometric Islamic calligraphy 

examples, presenting their applications in different geographies in a comparative 

manner. 

Keywords: Geometric patterns, Turkish-Islamic geography, Islamic names, Sacred 

expressions, “Makili” calligraphy. 

 

 

 

 

 

 

 



 

348 
 

 

 

“BİSMİLLAHİRRAMANİRRAHİM” 

“RAHMAN VE RAHİM OLAN ALLAH’IN ADI İLE” 

Sunumumu bu kelimelerin yazıldığı bir desenle başlıyorum. Desen olarak 

gördüğünüz geometrik biçimli bu yazı tipi “makili” olarak adlandırılıyor. Arapça 

“kale gibi, sarp yer” anlamı veriyor.1 Bu yazı türü esasında 7. yüzyılda Kûfe 

kentinde yazı geliştirildiğinden dolayı genelde bu tür desenler de kûfî yazı olarak 

adlandırılmaktadırlar. Geometrik desenlerde kullanılan bu yazı türüne “square or 

geometric kufic” de denmektedir. Türkiye’de buna “satrançlı kûfî” de 

denilmektedir. İran’da tuğlalarla kûfî yazılarının oluşturulma tekniğine “banna’i” 

adı verilmiştir.2 Bu tekniğin Selçuklu mimarisinde yaygın olarak kullanıldığını 

görüyoruz. 

“Allah” isminin geometrik desen olarak kullanıldığına M. S. 1322 yılında 

Azerbaycan’daki Berde Türbesinde rastlıyoruz. “Allah” kelimeleri türbenin 

silindirik yüzeyine firuze renkli sırlarla kaplı tuğlalarla P4 simetri grubuna uygun 

olarak yerleştirilmişlerdir. Bu desenin aynı teknikle yapılmış başka varyantını 

Güney Azerbaycan’ın Erdebil kendindeki Şeyh Safi Türbesi’nin (XVI. yy.) 

silindirik yüzeyinde görüyoruz. Berde Türbesinde tuğlalar türbenin kaidesine 

nazaran paralel ve dikey dizildiği halde, Şeyh Safi Türbesinde tuğlalar kaideye 

nazaran 45 derecelik açı oluşturuyorlar.3 Küçük bir farkla çizilmiş “Allah” 

kelimelerini aynı simetri grubunda dizilişinden oluşan bir başka desen Doğu 

 
1 Mahmud Bedreddin Yazır, Medeniyet Âleminde Yazı ve İslâm Medeniyetinde Kalem Güzeli 
(Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 1981) 75-77. 
2 Gordon Campbell, The Grove Encyclopedia of Decorative Arts, Volume 1. (New York: Oxford 
University Press, 2006) 1/474. 
3 Х. С. Мəммəдов vd., Нахышларын Јаддашы (Бакы: Азəрнəшр, 1981); H. Memmedov vd., 
Nahışların Yaddaşı, (İstanbul: TDAV Yayınları. 1996). 



 

349 
 

 

Türkistan’da (ÇHC) Tuğluk Temur Türbesinin (1359-1363) duvarlarını 

süslemektedir.4  

Şeyh Safi Külliyesi duvarlarının birinde kare biçiminde çizilmiş “Allah” 

kelimesinden P4 simetri grubuna sahip başka bir geometrik desen de bulunmaktadır 

(Şekil 1). 

Anılan desenlerde yazıların arka planı desen etkisi verseler de bir anlam ifade 

etmemektedirler. Kerbelâ’da (Irak) Hz. Ali Külliyesi duvarındaki “Allah” yazılı 

geometrik desende yazıların arka planı da aynı “Allah” kelimesini ifade etmekte 

olduğundan bu desene “arka plansız” desen diyebiliriz (Şekil 2). 

 

                                  

                     Şekil 1                                                                 Şekil 2 

M. S. 1217 yılında Anadolu Selçuklu Devleti Sultanı I. İzzeddin Keykavus 

tarafından Sivas’ta yaptırılan Darüşşifadaki türbenin cephesinde “Muhammed” 

kelimelerinden oluşan desenin de simetri grubu P4’tür (Şekil 3a). Aynı yazı stilinde 

düzenlenmiş “Muhammed” kelimesinin ayna aksinden oluşan, P4 simetri grubuna 

sahip desen M. S. 1271 yılında bu şehirde yapılmış Çifte Minareli Medrese’nin her 

iki minaresinin silindirik yüzeyini süslemektedir (Şekil 3b). 

 
4 Hacali Necefoğlu, Turkish Crystallographic Patterns: From Ancient To Present. (2009).  
http://www.crystallography.fr/mathcryst/pdf/istanbul/Necefoglu_text.pdf  

http://www.crystallography.fr/mathcryst/pdf/istanbul/Necefoglu_text.pdf


 

350 
 

 

Benzer yazı biçiminde oluşturulan “Muhammed” kelimelerinin iki boyutlu tekrarı 

ile yapılan desen Hoca Ahmed Yesevi Külliyesinin duvarlarını bezemektedir. 

Desenin simetri grubu P1’dir (Şekil 3c). 

 

Şekil 3 

Konya’daki Karatay Medresesi (M. S. 1251) duvarlarını süsleyen P4 simetri gruplu 

seramik desenlerden biri de “Muhammed” kelimelerinden oluşuyor (Şekil 4). Diğer 

desenlerde ise “İsa”, “Musa” ve dört halifenin isimleri kullanılmıştır. 

Açısal biçimde yazılan “Muhammed” isminin ikiboyutlu tekrarından oluşan P1 

simetri grubuna sahip desen 11. yy. meşhur sûfî şairi ve mistik filozof Hoca 

Abdullah Ansari Türbesinin (Herat) duvarlarını süslemektedir. Benzer yazılan 

“Muhammed” kelimesi Hasankeyf’deki (Batman) Zeynel Bey Türbesi’nin (XV. 

yy.) silindirik yüzeyi üzerinde görülmektedir.5 

Şeyh Safi Külliyesi duvarlarındaki P4 simetri gruplu desen kare biçiminde yazılmış 

“Muhammed” kelimelerinden aranje edilmiştir (Şekil 5a). Aynı yerde “Allah” ve 

“Muhammed” desenlerinin yanında kare biçiminde yazılan “Ali” kelimelerinin P4 

simetri grubunda yerleşmesi ile oluşturulan desen de mevcuttur (Şekil 5b). 

 

 
5 Hacali Necefoğlu – Azize Necefoğlu, “Batman ve Yöresi Mimari Anıtlarında Kristalogrfik 
Motifler”, Batman Üniversitesi Yaşam Bilimleri Dergisi, 1/1 (2012), 577-589. 



 

351 
 

 

 

          Şekil 4                                                                      Şekil 5 

 

“Ali” isminden oluşan P4 simetri grubuna sahip desenlere Konya Sahip Ata 

Türbesinin (M. S. 1276) iç duvarlarında (Şekil 6) ve Türkmenistan’daki Day Hatun 

Kervansarayı’nın (XI. yy.) dış duvarlarında rastlanıyor (Şekil 7).6 

             

                                            Şekil 6                                                           Şekil 7 

Er-Rızk Cami minaresindeki P6 simetri grubuna sahip desen şu ana kadar 

rastladığım “Ali” isminden oluşan desenlerin en mükemmeli olduğunu sanıyorum.7 

Bu desene de “arka plansız” diyebiliriz. 

Anılan üç ismin bir yerde kullanıldığı desenlere örnek olarak Şehzade Hüseyin 

Türbesi (XVI. yy.) (Gazvin, İran) ve Ağ Saray (1380) (Şehr-i Sabz, 

 
6 Yüksel Sayan, Türkmenistan’daki Mimari Eserler (XI-XVI. Yüzyıl), (Ankara: Kültür Bakanlığı, 
1999). 
7 Hacali Necefoğlu, “Türk Sanatında Hz. Ali Desenleri”, Yeni Türkiye dergisi, İslam Dünyası Özel 
Sayısı, IV/98 (2017) 558-562. 



 

352 
 

 

Özbekistan)’daki desenleri gösterebiliriz.8 Sultaniye şehrinde bulunan Olcaytu 

Türbesi’nde (1302-1312) “La İlahe İllAllah” kelimeleri ile “Muhammed” ve “Ali” 

isimlerinden oluşan desen simetri açısından yukarıda anılan iki desenden daha 

komplikedir (Şekil 8). 

 

Şekil 8 

 

Yukarıda anılan desenler ikiboyutlu olup, sonsuza kadar devam edebilirler. 

Silindirik yüzeyler üzerinde olanlar ise üçüncü boyut etkisi yaratıyorlar. 

Birçok mimarlık abidelerinde “Allah”, “Muhammed” ve “Ali” isimleri tek olarak 

rozet içinde, genellikle kare biçiminde kullanılıyorlar. Örnek olarak İsfahan ve 

Yezd Cuma Camilerinde, İrevan/Erivan Gök Mescit ve Şeyh Safi Türbesinde 

bulunan kare biçimli yazıları gösterebiliriz (Şekil 9). 

Anılan isimlerin 4-lü eksen etrafında dizilişinden oluşan kare biçiminde rozetler de 

yaygındır. Necef şehrindeki Hz. Ali Külliyesi dış duvarında (Şekil 10a) ve Mardin 

Şehidiye Medresesinde dört adet “Allah” kelimesinin 4-lü eksen çevresinde 

dizilişinden oluşan deseni [5]9 takdim ettikten sonra Sivas Çifte Minareli 

Medresenin kuzey minaresinin alt kısmındaki mozaik panonun restorasyonuna 

dikkatinizi yöneltmek istiyorum. Restorasyon sırasında burada “Allah” yazıldığının 

 
8 http://kufic.info/architecture/architecture.htm 
9 Necefoğlu – Necefoğlu, “Batman ve Yöresi Mimari Anıtlarında Kristalogrfik Motifler”, 585. 

http://kufic.info/architecture/architecture.htm


 

353 
 

 

farkına varılmış, hatta 2011 yılında “740 yıllık sır” başlıklı haber de yapılmış.10 

Fakat, restorasyon yanlış yapıldığından simetri bozulmuş, resmin estetiği 

kaybolmuştur (Şekil 11a) [10]. 4-lü simetri ekseni dikkate alınarak, desenin 

resimde göründüğü gibi olduğunu düşünüyorum (Şekil 11b).  

 

Şekil 9 

 

 

 
10 Halife Yalçınkaya, “Çifte Minareli Medrese’de 740 yıllık mimari sır”, Milliyet (DHA), 
25.11.2011. 



 

354 
 

 

 

Şekil 10 

Aynı medresenin güney minaresinin alt kısmındaki mozaik pano da yanlış restore 

edilmiştir. Burada sadece “Muhammed” yazısını okuyabilmişler.11 Hâlbuki bu 

panoda “Muhammed” ismi dışında dört halifenin isimleri de yazılıdır [1]. Fakat, 

restorasyon yanlış yapıldığından “Muhammed” ismi bile okunmaz haldedir (Şekil 

12a). “Paint” programı vasıtasıyla panoyu “restore ettiğimde” “Muhammed” ismi 

ile birlikte “Ebubekr”, “Ömer”, “Osman” ve “Ali” isimleri aydın okunuyor (Şekil 

12b). Muhammed ve dört halifenin isimlerinden oluşan bu kompozisyon 

günümüzde iç dekorasyonda da kullanılıyor.12 

 

 
11 Mine Yar – Celaleddin Küçük, “Sivas Çifte Minareli Medrese Minarelerinin ve Taç Kapısının 
Restorasyonu”, Restorasyın Yıllığı, 8 (2014) 95-106. 
12 http://www.iradaarts.com/wall-decals/Muhammad-Khulafa-Square-Kufic/ 

http://www.iradaarts.com/wall-decals/Muhammad-Khulafa-Square-Kufic/


 

355 
 

 

 

Şekil 11 

 

 

Şekil 12 

Söz Muhammed ve dört halifeden düşmüşken bu beş isimden oluşturulan diğer bir 

kompozisyonu da örnek olarak verebiliriz. Siirt Ulu Cami minaresi kaidesindeki 

beş isimden oluşan yazı kompozisyonu doğru olarak çözümlenmiş ve restore 

edilmiştir. Restoratörler kompozisyonun çözümünde Buhara Namazgâh Camii 



 

356 
 

 

mihrabı ve Beyşehir Eşrefoğlu Camii minberi üzerindeki yazılardan 

faydalandıklarını söylüyorlar.13 

Şimdi kare biçimli C4 simetrili desenlere dönelim. Hz. Ali Külliyesi’nin dış 

duvarında dörtlü “Muhammed” motifinin (Şekil 10b) Türkiye’de taş üzerinde oyma 

tekniği ile yaygın olarak kullanıldığını görüyoruz: Mardin Şehidiye Medresesi 

(1201 – 1239), Hasankeyf (Batman) Er-Rızk Camii (1409) [5], Karaman Hacı 

Beyler Camii (1358)14, Karaman Hatuniye Medresesi (1382), Şam Rukniye 

Medresesi (1224)15, Kasımiye Medrsesi, Mardin (1469)16, İskender Paşa Camii, 

Ahlat (1584)17. Bu motif de çağdaş tasarımda kullanılmaktadır.18 

Bu kompozisyonun diğer C4 simetrili “Muhammed” motiflerinden önemli bir farkı 

var. Dikkatle baktığınızda dört adet “Muhammed” kelimesinin arasında saklanan 

dört adet “Ali” kelimesini görebilirsiniz (Şekil 13). Benzer duruma Güney 

Hindistan’ın Dekkan bölgesinde kurulmuş Bahmani Sultanlığına (1347 – 1527) ait 

türbede (Astur village, Bidar) rastlanılıyor (Şekil 14). 

 

 
13 Sevgi Parlak vd., “Siirt Ulu Camii Minaresi ve 2008 Yılı Restorasyonu”, Hacettepe Üniversitesi 
Edebiyat Fakültesi Dergisi 30/1 (2013), 167-198. 
14 Ebru Bilget Fataha, Karamanoğlu Beyliği Yapılarında Mimari Süsleme (Ankara: Hacettepe 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Dokrora Tezi, 2010), 66-68. 
15 Nermin Şaman Doğan, “Kültürel Etkileşim Üzerine: Karamanoğulları - Memluklu Sanatı”, 
Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi 23/1 (2006), 131-149. 
16 Ara Altun, Mardin’de Türk Devri Mimarisi (İstanbul: Mardin Valiliği Neşriyatı, 2011) 198. 
17 Ali Boran, (1996). “Çerkez İskender Paşa Camii”, Van Gölü Çevresi Kültür Varlıkları 
Sempozyumu Bildirileri, (Van: Yüzüncü Yıl Üniversitesi Yayınları,1995)145 – 159.  
18 http://www.iradaarts.com/wall-decals/muhammad-square-kufic/ 
 

http://www.iradaarts.com/wall-decals/muhammad-square-kufic/


 

357 
 

 

               

                         Şekil 13                                                                     Şekil 14 

Farklı C4 simetrili “Muhammed” kompozisyonu miladi 682/83 yılında Merv’de 

(Türkmenistan) vefat etmiş sahabe Büreyde el-Eslemî’nin mezar taşı üzerinde 

bulunmaktadır.19 Aynı motif Sultan Sancar’ın (vefatı 1157) türbesi üzerinde de 

kullanılmıştır.20 Dört adet “Muhammed” kelimesinden oluşan başka bir motif 

Hasankeyf’deki (Batman) Sultan Süleyman Camisinin duvarlarını süslemektedir.21 

İsfahan’daki Abol Abbas Türbesini süsleyen C4 simetrili “Allah”, “Muhammed” 

ve “Ali” motiflerinin merkezinde gamalı haç (svastika) işareti aydın görülmektedir 

(Şekil 15a). Bu üç kelimeden oluşan kare biçimli, svastikalı motifler İsfahan Cuma 

Camisini de süslemektedir. Bâyazîd-i Bistâmî Türbesinde daha sade, C4 simetrili 

“Ali” kompozisyonundan oluşan desen çok güzel görünüyor (Şekil 15b). 

Azerbaycan’da da taş üzerinde oyma yolu ile yapılmış svastikalı “Ali” motifleri 

yaygındır (Şekil 15c). 

 
19 Sayan, Türkmenistan’daki Mimari Eserler (XI-XVI. Yüzyıl), 392. 
20 Sayan, Türkmenistan’daki Mimari Eserler (XI-XVI. Yüzyıl), 378. 
21 Necefoğlu – Necefoğlu, “Batman ve Yöresi Mimari Anıtlarında Kristalogrfik Motifler”, 586. 



 

358 
 

 

 

Şekil 15 

Hz. Ali Külliyesi (Necef, Irak) dış duvarında (Şekil 10c) ve Camal al-Din Türbesi 

Kompleksinde (Anau, Türkmenistan) (1447 – 1457) (Şekil 15d) C4 simetrili “Ali” 

motiflerinin daha farklı örneklerini görüyoruz. Kerbelâ’da Hz. Abbas Türbesinin 

Minaresi üzerinde kare biçiminde dört “Ali” kelimesinden oluşan C4 simetrili 

kompozisyon (Şekil 15e), aynı simetrili “Muhammed” kompozisyonu ile yan 

yanadır.  

Bu üç ismin birlikte dört kere 90 derece dönmesiyle oluşan C4 simetrili 

kompozisyon Yazd Mir Çakmak Camii (1436 – 1437) duvarlarını süsleyen çok 

sayıda kûfî desenlerden biridir (Şekil 16a).  



 

359 
 

 

Üç ismin tek parça halinde kare biçiminde yazılışı çok orijinaldir. Bu kompozisyon 

Şeyh Lütfullah Camii (1603 -1619) üzerindedir (Şekil 16b).  

Erivan Hanlığı döneminde bulunan Sardar Camii üzerinde “Allah”, Muhammed” 

ve “Ali” isimlerinden oluşan bir kompozisyon çok orijinaldir (Şekil 16c). Maalesef, 

bu abide de İrevan/Erivan’daki birçok Müslüman abideleri gibi mahvedilmiş, 

sadece bir duvar parçası kalmış. 

 

Şekil 16 

 

Ayrı ayrılıkta bu isimlerden yapılan C4 simetrili kompozisyonların sekiz köşeli 

yıldız biçiminde rozetler içinde yerleştirilmiş varyantları birçok mimari anıtlar 

üzerinde mevcutturlar. Örneğin: İrevan/Erivan’daki Gök Mescit üzerinde (Şekil 

17). XIX. yüzyılın sonları Kacar dönemine ait Mirza Akbar Mimari çizimlerinde 

böyle sekiz köşeli C4 simetrili kompozisyon varyantları ile karşı karşıya kalıyoruz. 

Bu çizimlerde C2 simetrili kompozisyonlar da var.22 

Olcaytu Türbesi’nde nebati/yapraklı kûfî ile oluşturulmuş C5 simetrili üç adet farklı 

“Muhammed” (Şekil 18a, b, c) ve bir adet “Ali” motifleri (Şekil 18d) bulunuyor. 

“Muhammed” motiflerinden biri daire içinde beş köşeli yıldız biçiminde olup, 

merkezindeki pentagonun içinde “Allah” yazılmıştır. Diğer ikisi ve “Ali” motifi on 

köşeli yıldız içerisine yerleşmişler. Aynı mozolenin balkonunda yapraklı kûfî ile 

 
22 http://collections.vam.ac.uk/item/O402893/drawing-mirza-akbar/ 

http://collections.vam.ac.uk/item/O402893/drawing-mirza-akbar/


 

360 
 

 

yazılı sekiz adet “Muhammed” kelimesinden oluşan sekiz köşeli yıldız da (Şekil 

18e) turuncu renkli dekorasyonun merkezindedir. 

 

Şekil 17 

 

 

Şekil 18 



 

361 
 

 

 

Malatya Ulu Cami’nin (1224) kümbetinde benzer yazı stili ile altı adet 

“Muhammed” kelimesinden altı köşeli yıldız oluşturulmuştur.23 İki farklı renk 

kullanıldığından motifin simetrisi C3’tür, fakat renkleri yok saysak, simetri C6 

oluyor. 

Benzer beş köşeli yıldız motiflerine Beyşehir Eşrefoğlu Camii (1296-1299) 

kümbetinde24 ve Tercan Mama Hatun Türbesinin (1192-1202) girişinde25, Konya 

Sahip Ata Türbesi ve Sahip Ata (Tahir ile Zühre) Mescidi kubbe göbeklerinde 

rastlanıyor. Fakat bunlarda beş farklı isim (Muhammed ve dört halifenin isimleri) 

yazıldığından motifler asimetriktirler. Konya Beyhekim Mescidi kubbe göbeğinde 

bu beş isimden oluşan yıldızın merkezinde ise “Allah” yazılmaktadır26 

Er-Rızk Camisi minaresi üzerindeki rozette Aşere-i mübeşşere isimlerinden oluşan 

on köşeli yıldızın merkezine “Muhammed” ismi on köşeli yıldız biçiminde 

yerleştirilmiştir.27 

Bakü Şirvanşahlar Sarayı’nda rastladığımız, taş üzerinde oyma yolu ile yapılmış 

altıgen madalyon içinde, üçü kabarık, üçü batık, altı “Ali” isminden oluşan 

desenin28, aynı teknikle yapılmış başka bir varyantının Aksaray Sultanhanı’nda 

bulunduğunu, Topkapı Parşomeni’nde de 29, çevresinde “Muhammed” ismi altı 

kere tekrarlanan hekzagon içinde C3 simetriye sahip üç adet kırmızı, üç adet ise 

beyaz renkli “Ali” yazıları olan benzer desenin mevcut olduğunu daha önce 

kaydetmiştik.30 

 
23 Selçuklu Yıldızı Adeta Büyülüyor. (Yeni Mesaj, İHA, 18.11.2016). 
24 Nazım Koçu, “Tarihi Beyşehir Eşrefoğlu Camii’nde Geleneksel Yapı Malzemeleri ve Onarım 
Çalışmalarının Değerlendirilmesi” ARTİUM 2/1 (2014), 58-69. 
25 https://prezi.com/jyvpx1pktvip/tercan-mama-hatun-kulliyesi/ 
26 Nevin Ayduslu, Anadolu Selçuklu Mimarisinde Çini Mozaik (Erzurum: Atatürk Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2012). 
27 Necefoğlu – Necefoğlu, “Batman ve Yöresi Mimari Anıtlarında Kristalogrfik Motifler”, 586. 
28 Kh. S. Mamedov, “Crystallographic Patterns”, Comp. & Maths. With Appl. 12B (1986), 511-529. 
29 Gülru Necipoğlu, The Topkapı Scroll: Geometry and Ornament in Islamic Architecture (Santa 
Monica: The Getty Center fot the History of Art and the Humanities, 1995), 266, 325. 
30 http://www.crystallography.fr/mathcryst/pdf/istanbul/Necefoglu_text.pdf 

https://prezi.com/jyvpx1pktvip/tercan-mama-hatun-kulliyesi/
http://www.crystallography.fr/mathcryst/pdf/istanbul/Necefoglu_text.pdf


 

362 
 

 

Şirvanşahlar Sarayındki “Ali” motifinin aynısını Delhi (Hindistan) Atğa Han 

Türbesi’nde (1566-1567) (Şekil 19) görmekteyiz. 

   

Şekil 19 

Sultanhanı (Aksaray) madalyonundaki “Ali” motifi ise Behişt-i Zahra Camisi 

(Tahran) (Şekil 20a) ve Tabriz-Khoy yolu kavşağındaki cami minaresinde (Şekil 

20b) tekrarlanıyor. Bu motiflerin simetrisi C3, renkleri yok saydıkta ise C6’dır. 

 

Şekil 20 

 



 

363 
 

 

Altıgen içinde “Ali” motiflerinin çini versiyonları Malatya Ulu Camii, Akşehir Ulu 

Camii (1219-1236) ve Tokat Gök Medrese’de (1277) bulunmaktadırlar.31 

Bu açıdan Şirvanşahlar Sarayı’nda bulunan iki rozet de ilgimizi çekmektedir. 

Bunların birinde romb biçiminde yazılmış altı adet “Allahu Ahad” ve altı adet 

“Muhammed” kelimesi simetrik olarak (C3) düzgün altıgen içerisinde 

yerleştirilmiştir. Romblara üçer üçer baktığımızda üçboyutlu küp etkisi yaranıyor 

(Şekil 21a). Diğer altıgen rozetin içinde ise ikişer “La İlahe İllallah”, 

“Muhammedin rasulallah” ve “Aliyen valiyullah” kelimeleri yazılı romblar 

altıköşeli yıldız oluşturuyorlar (Şekil 21b). Motifin simetrisi C2’dir. 

 

Şekil 21 

Kare içine yerleştirilmiş kûfî yazı ile “Kelime-i Tevhid” motifleri Mardin Ulu 

Camii (1178), Hasankeyf Kale Kasısı (1416), Hasankeyf Sultan Süleyman Camii 

minaresi (1407), Konya Mevlânâ Türbesi iç süslemesinde kullanılmıştır.32 Kelime-

i Tevhid’in daha orijinal kompozisyonlarını Camaleddin Türbe Kompleksinde 

(Anau, Turkmenistan) (Şekil 22) ve Karabağlar Türbesi’nde (Nahçıvan, 

Azerbaycan) [3, 4, 8, 20] görebiliyoruz. Bazı mimari abidelerde Kur’ân’dan kısa 

sûreler ve âyetler kûfî yazı ile kare içine yazılarak motif oluşturuluyor. Örnek olarak 

Şeyh Lütfullah Camiinde “Fâtiha” [8]33, Hz. Ali Külliyesinde “İhlâs” sûrelerinden 

oluşan desenleri (Şekil 23) gösterebiliriz. 

 
31 Alev Çakmakoğlu Kuru, “Ortaçağ Anadolu Türk Mimarisinde Hz. Ali Yazıları”, Milli Folklor 
74, (2007), 46-68. 
32 Necefoğlu – Necefoğlu, “Batman ve Yöresi Mimari Anıtlarında Kristalogrfik Motifler”, 587. 
33 http://kufic.info/architecture/architecture.htm 

http://kufic.info/architecture/architecture.htm


 

364 
 

 

                                  

           Şekil 22                                                       Şekil 23  

 

Medine’de Mescid-i Nebevî duvarlarını Peygamberle ilgili ayetlerden oluşan 

desenler süslemektedir. Bunlardan birinde (Şekil 24a) Ahzâb sûresinin 40. ayeti 

(“Muhammed, sizin erkeklerinizden hiçbirinin babası değildir. Fakat o, Allah’ın 

Resûlü ve nebîlerin sonuncusudur. Allah, her şeyi hakkıyla bilendir.”), diğerinde 

ise (Şekil 24b) Tevbe sûresinin 128. ayeti (“Andolsun ki; size, sizin içinizden azîz 

bir Resûl geldi. Sizin üzüldüğünüz şey, O'na ağır gelir (O'nu üzer). Size çok düşkün, 

mü’minlere şefkatli ve merhametlidir.”) yazılıdır. 

Son olarak, mimari abidelerimizde kullanılan makili/kûfî yazılardan oluşan 

desenlerin sistemli incelenmesinin, gerek sanat tarihi açısından, gerekse de anıtların 

restorasyonu açısından önemini vurgulamak ve Azize Necefoğlunun bu 

desenlerden esinlenerek yarattığı el sanatı örneklerinden ikisini takdim ederek 

(Şekil 25, 26), bu sanatın uygulama imkanlarının ne kadar geniş olduğunu 

göstermek istiyorum. 

 



 

365 
 

 

  

Şekil 24 

 

 

                        

                             Şekil 25                                                                         Şekil 26 

 

 

 

 

 

 



 

366 
 

 

Kaynakça 

Altun, Ara. Mardin’de Türk Devri Mimarisi. İstanbul: Mardin Valiliği Neşriyatı, 

2011. 

Ayduslu, Nevin. Anadolu Selçuklu Mimarisinde Çini Mozaik. Erzurum: Atatürk 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü,  Doktora Tezi, 2012. 

Bilget Fataha, Ebru. Karamanoğlu Beyliği Yapılarında Mimari Süsleme. Ankara: 

Hacettepe Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Dokrora Tezi, 2010. 

Boran, Ali. “Ahlat Çerkez İskender Paşa Camii”. Van Gölü Çevresi Kültür 

Varlıkları Sempozyumu Bildirileri. 145 – 159. Van: Yüzüncü Yıl 

Üniversitesi Yayınları,1996. 

Campbell, Gordon. The Grove Encyclopedia of Decorative Arts, Volume 1. New 

York: Oxford University Press, 2006.   

Çakmakoğlu Kuru, Alev. “Ortaçağ Anadolu Türk Mimarisinde Hz. Ali Yazıları”. 

Milli Folklor, 74, (2007) 46-68. 

http://collections.vam.ac.uk/item/O402893/drawing-mirza-akbar/    

http://kufic.info/architecture/architecture.htm 

http://www.iradaarts.com/wall-decals/Muhammad-Khulafa-Square-Kufic/ 

http://www.iradaarts.com/wall-decals/muhammad-square-kufic/ 

https://prezi.com/jyvpx1pktvip/tercan-mama-hatun-kulliyesi/  

Koçu, Nazım. “Tarihi Beyşehir Eşrefoğlu Camii’nde Geleneksel Yapı Malzemeleri 

ve Onarım Çalışmalarının Değerlendirilmesi”  ARTİUM 2/1(2014) 58-69. 

Mamedov, Kh. S. “Crystallographic Patterns”. Comp. & Maths. With Appl. 12B 

(1986) 511-529. 

Necefoğlu, Hacali – Necefoğlu, Azize “Batman ve Yöresi Mimari Anıtlarında 

Kristalogrfik Motifler”. Batman Üniversitesi Yaşam Bilimleri Dergisi 1/1 

(2012), 577-589.  

http://collections.vam.ac.uk/item/O402893/drawing-mirza-akbar/
http://kufic.info/architecture/architecture.htm
http://www.iradaarts.com/wall-decals/Muhammad-Khulafa-Square-Kufic/
http://www.iradaarts.com/wall-decals/muhammad-square-kufic/
https://prezi.com/jyvpx1pktvip/tercan-mama-hatun-kulliyesi/


 

367 
 

 

Necefoğlu, Hacali. “Turkish Crystallographic Patterns: From Ancient To Present”, 

2009. 

http://www.crystallography.fr/mathcryst/pdf/istanbul/Necefoglu_text.pdf  

Necefoğlu, Hacali. “Türk Sanatında Hz. Ali Desenleri”, Yeni Türkiye dergisi, İslam 

Dünyası Özel Sayısı IV/98 (2017) 558-562. 

Necipoğlu, Gülru. “The Topkapı Scroll: Geometry and Ornament in Islamic 

Architecture”. Santa Monica: The Getty Center fot the History of Art and 

the Humanities, 1995. 

Parlak, Sevgi vd. “Siirt Ulu Camii Minaresi ve 2008 Yılı Restorasyonu”, Hacettepe 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi 30/1 (2013) 167-198. 

Sayan, Yüksel. Türkmenistan’daki Mimari Eserler (XI-XVI. Yüzyıl). Ankara: Kültür 

Bakanlığı,1999. 

Şaman Doğan, Nermin. “Kültürel Etkileşim Üzerine: Karamanoğulları - Memluklu 

Sanatı”, Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi 23/1  (2006), 

131-149. 

Yalçınkaya, Halifei. “Çifte Minareli Medrese’de 740 yıllık mimari sır”, Milliyet 

(DHA), 25.11.2011. 

Yar, Mine – Küçük, Celaleddin. “Sivas Çifte Minareli Medrese Minarelerinin ve 

Taç Kapısının Restorasyonu”, Restorasyın Yıllığı  8 (2014) 95-106. 

Yazır, Mahmud Bedreddin. Medeniyet Âleminde Yazı ve İslâm Medeniyetinde 

Kalem Güzeli. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 1981. 

Yeni Mesaj (İHA), “Selçuklu Yıldızı Adeta Büyülüyor” 18 Kasım 2016. 

Мəммəдов, Х. С. vd. Нахышларын Јаддашы. Бакы: Азəрнəшр, 1981; 

Memmedov, H. vd. Nahışların Yaddaşı, İstanbul: TDAV Yayınları, 1996. 

 

	 	

http://www.crystallography.fr/mathcryst/pdf/istanbul/Necefoglu_text.pdf


 

368 
 

 

Buhârî’nin “El-Edebü'l-Müfred” Eserinin Alkol Bağımlılığının 

Önlenmesi Açısından Psikososyal İşlevi 

 

Mehmet Enes Sağar* 

 

Özet 

Bu çalışmanın amacı İmam Buhârî, tam adıyla Muhammed b. İsmail el-Buhârî’nin 

el-Edebü'l-Müfred adlı eserinde bulunan ahlak ile ilgili hadislerin alkol kullanım ve 

bağımlılığını önleme açısından kişiler üzerine sağlamış olduğu psikososyal işlevi 

incelemektir. İmam Buhârî, 810 yılında Buhara’da (günümüz Özbekistan’ında) 

doğan ve 870 yılında Semerkant’ta vefat eden İslâm dünyasının en önemli hadis 

âlimlerinden biridir. İmam Buhârî, İslâm'da hadislerin derlenmesi ve sahih kabul 

edilenlerin tespit edilmesi konusunda büyük bir öneme sahip olmanın yanında 

psikolojik ve psikososyal anlamda da önemli işlevler sunmaktadır. İmam Buhârî'nin 

çok değerli eserlerinin olmasının yanı sıra “el-Edebü’l-Müfred” (tam adıyla “El-

Edebü'l-Müfred - Ahlâk ve Edeb Konularında Hadisler”) eseri hadis külliyatı içinde 

önemli bir yere sahiptir. Nitekim bu eser, İslâm ahlâkı, edebi ve sosyal yaşamla 

ilgili hadisleri bir araya getiren çok önemli bir çalışmadır. El-Edebü'l-Müfred, 

Buhârî’nin ahlak ve edep konularına ilişkin bir eser olup, bu eserde de alkolle de 

ilgili hadisler bulunmaktadır. Buhârî’nin el-Edebü'l-Müfred eserinde alkolün, 

bireylerin ruhsal ve sosyal yaşamı üzerinde olumsuz etkiler oluşturacağı ve 

İslâm’da haram olması üzerinde durulmuştur. Bu eser alkolün, psikolojik, sosyal ve 

ahlâkî bozulmalara yol açması nedeniyle önlenmesi adına açıklamaların olduğu ve 

yasaklanan bir madde olması izlerini taşımaktadır. Önlemek, bir şeyin 

gerçekleşmesinin önüne geçmek, bir durumu veya bir olayı en başından itibaren 

engellemektir. Bir başka ifadeyle bir sorun ya da istenmeyen bir durumun ortaya 

 
* Doç. Dr., Afyon Kocatepe Üniversitesi, Eğitim Fakültesi, mehmetenes15@gmail.com, 
orcid.org/0000-0003-0941-5301 

mailto:mehmetenes15@gmail.com


 

369 
 

 

çıkmasını önceden tedbir alarak engellemek amacıyla yapılan eylemdir. Bu 

bağlamda Buhârî’nin eseri olan el-Edebü'l-Müfred değerlendirildiğinde ahlakla 

ilgili birçok açıklamaların olmasının yanında alkol kullanım ve bağımlılığını 

önleme noktasında bireylere sağlamış olduğu psikososyal işlevlere dair güçlü 

mesajlar olduğu görülmektedir. Buhârî'nin el-Edebü'l-Müfred adlı eseri, İslâm'ın 

birey ve toplum sağlığını koruma amacını güden önemli öğretiler içermektedir. 

Alkol, İslâm'da haram kabul edilen ve insanların akıl sağlığını zedeleyen, sosyal 

bağları bozan bir madde olarak tanımlanmaktadır. Buhârî, el-Edebü'l-Müfred’te, 

alkol yasağının sadece dinî bir emir olmasının ötesinde, kişilerin ve toplumların 

psikososyal sağlığı açısından da büyük önem arz ettiğini vurgulamaktadır. 

Dolayısıyla bu bakımdan Buhârî’nin, el-Edebü'l-Müfred eserinin alkol 

bağımlılığının önlenmesi açısından psikososyal işlevlerle örtüştüğünü 

göstermektedir. Bu bağlamda Buhârî’nin, el-Edebü'l-Müfred eseri, bireylere 

alkolden korunma ve alkol kullanımını önlemede psikolojik ve sosyo-kültürel 

anlamda yol göstererek rehberlik ettiği, toplumların ve bireylerin ruhsal olarak daha 

güçlü olmasını sağlayan önleyici ve koruyucu fayda sağladığı sonucunu ortaya 

koymaktadır. 

Anahtar kelimeler: Alkol Bağımlılığı, Önleme, Psikososyal İşlev, Buhârî, El-

Edebü'l-Müfred. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

370 
 

 

Psychosocial Function of Bukhari’s “Al-Adab Al-Mufrad” in 

Preventing Alcohol Addiction 

 

Mehmet Enes Sağar* 

 

Abstract 

The aim of this study is to examine the psychosocial function of the hadiths about 

morality found in the work of Imam Bukhari, Muhammad bin Ismail al-Bukhari, in 

terms of preventing alcohol use and addiction. Imam Bukhari is one of the most 

important hadith scholars of the Islamic world, born in Bukhara (in present-day 

Uzbekistan) in 810 and died in Samarkand in 870. Imam Bukhari has great 

importance in compiling hadiths in Islam and determining those that are considered 

authentic, as well as providing important functions in psychological and 

psychosocial terms. In addition to having very valuable works, Imam Bukhari's 

work “El-Edebü'l-Müfred” (full name “El-Edebü'l-Müfred - Hadiths on Morality 

and Etiquette”) has an important place in the hadith collection. As a matter of fact, 

this work is a very important work that brings together hadiths related to Islamic 

morality, literature and social life. Al-Adab al-Mufrad is a work by Bukhari on 

morality and etiquette, and this work also contains hadiths about alcohol. In 

Bukhari's work Al-Adab al-Mufrad, it is emphasized that alcohol has negative 

effects on the spiritual and social life of individuals and that it is forbidden in Islam. 

This work bears the traces of alcohol being a prohibited substance, with 

explanations to be made to prevent it, because it causes psychological, social and 

moral degradation. To prevent is to prevent something from happening, to prevent 

a situation or an event from the very beginning. In other words, it is an action taken 

to prevent a problem or an unwanted situation from occurring by taking precautions 

 
* Assoc. Prof. Dr., Afyon Kocatepe University, Faculty of Education, mehmetenes15@gmail.com, 
orcid.org/0000-0003-0941-5301 

mailto:mehmetenes15@gmail.com


 

371 
 

 

in advance. In this context, when Bukhari's work, Al-Adab al-Mufrad, is evaluated, 

it is seen that in addition to many explanations about morality, it also has strong 

messages about the psychosocial functions it provides to individuals in terms of 

preventing alcohol use and addiction. Bukhari’s work, Al-Adab al-Mufrad, contains 

important teachings that aim to protect the health of individuals and societies in 

Islam. Alcohol is defined as a substance that is considered forbidden in Islam and 

that damages people’s mental health and disrupts social ties. In Al-Adab al-Mufrad, 

Bukhari emphasizes that the prohibition of alcohol is not only a religious 

commandment but also of great importance in terms of the psychosocial health of 

individuals and societies. Therefore, in this respect, Bukhari’s work, Al-Adab al-

Mufrad, overlaps with psychosocial functions in terms of preventing alcohol 

addiction. In this context, Bukhari’s work, Al-Adab al-Mufrad, provides 

psychological and socio-cultural guidance to individuals in protecting themselves 

from alcohol and preventing alcohol use, and provides preventive and protective 

benefits that enable societies and individuals to become spiritually stronger. 

Keywords: Alcohol Dependence, Prevention, Psychosocial Function, Bukhari, Al-

Adab al-Mufrad. 

 

 

Giriş 

Bağımlılıklar, bireyin hem fiziksel hem de ruhsal sağlığı üzerinde olumsuz etkiler 

yaratarak yaşam kalitesini ciddi şekilde düşürebilmektedir. Bağımlılık türleri 

yalnızca uyuşturucu ve sigara gibi zararlı maddelerle sınırlı kalmamakta, aynı 

zamanda internet, dijital oyunlar, çevrimiçi kumar ve akıllı telefon kullanımı gibi 

davranışsal ya da teknoloji temelli alışkanlıklar şeklinde de ortaya çıkabilmektedir.1 

Bu bağımlılıklar arasında alkol bağımlılığı, bireylerdeki fiziksel, psikolojik ve 

 
1 Mark Griffiths, “A ‘Components’ Model of Addiction within a Biopsychosocial Framework,” 
Journal of Substance Use 10/4 (2005), 191–197; Kimberly S. Young, “Internet Addiction: The 
Emergence of a New Clinical Disorder,” CyberPsychology & Behavior 1/3 (1998), 237–244. 



 

372 
 

 

sosyal tahribatın boyutu bakımından dikkat çeken ve çok yönlü ele alınması 

gereken bir konudur. Alkol bağımlılığı, kişinin alkolü kontrolsüz, yoğun ve sürekli 

bir şekilde tüketme ihtiyacı hissetmesi ile tanımlanmakta; bu durum bireylerde işlev 

kaybı, ailevi ve toplumsal sorunlar, ruhsal bozukluklar gibi çok boyutlu 

problemlere neden olmaktadır.2 

Alkol bağımlılığı yalnızca bireysel bir sağlık sorunu değil, aynı zamanda 

psikososyal bir sorun olarak da değerlendirilmektedir. Psikososyal işlev, bireyin 

çevresiyle kurduğu ilişkiler, toplumsal rollerini yerine getirme becerisi ve ruhsal 

dayanıklılığı ile ilgili çok boyutlu bir kavramdır.3  Bu bağlamda psikososyal 

işlevsellik, kişinin sadece içsel psikolojik durumunu değil, aynı zamanda sosyal 

ortamla kurduğu bağları ve toplumsal uyum kapasitesini de içermektedir. Alkol 

bağımlılığı, bu işlevselliği doğrudan zedeleyerek bireyin sosyal ilişkilerden 

kopmasına, toplumsal normlardan uzaklaşmasına ve ruh sağlığında derin 

bozulmalara yol açmaktadır.4  

Literatürde alkol bağımlılığını önlemeye yönelik çeşitli psikolojik ve toplumsal 

müdahale programlarının yanı sıra dini ve ahlaki referanslara dayalı önleyici 

yaklaşımların da önemli bir yeri olduğu görülmektedir.5 Bu noktada dinî öğretilerin, 

bireylerin davranışlarını yönlendirme ve bağımlılıktan korunmada önemli bir rol 

üstlendiği ifade edilmektedir. Bu bağlamda, İslâm düşüncesinde ahlâkî normları 

 
2 Mark Keller, Mairi McCormick ve Vera Efron, A Dictionary of Words About Alcohol, 2. bs. (New 
Brunswick, N.J.: Rutgers University Center of Alcohol Studies, 1982); Jürgen Rehm, Colin Mathers, 
Svetlana Popova, Montarat Thavorncharoensap, Yot Teerawattananon ve Jayadeep Patra, “Global 
Burden of Disease and Injury and Economic Cost Attributable to Alcohol Use and Alcohol-Use 
Disorders,” The Lancet 373/9682 (2009), 2223–2233. 
3 Peggy A. Thoits, “Stress, Coping, and Social Support Processes: Where Are We? What Next?,” 
Journal of Health and Social Behavior (1995), 53–79; Lisa F. Berkman ve Thomas Glass, “Social 
Integration, Social Networks, Social Support, and Health,” Social Epidemiology 1/6 (2000), 137–
173. 
4 Harald Klingemann, Alcohol and Its Social Consequences – The Forgotten Dimension (2001), 1–
16. 
5 Nora D. Volkow ve Ting-Kai Li, “Drugs and Alcohol: Treating and Preventing Abuse, Addiction 
and Their Medical Consequences,” Pharmacology & Therapeutics 108/1 (2005), 3–17; Nora 
Volkow ve Ting-Kai Li, “The Neuroscience of Addiction,” Nature Neuroscience 8/11 (2005), 1429–
1430; Melike Dişsiz, “Alkol Bağımlılığı ve Yaşam Kalitesi,” Jaren / Hemşirelik Akademik 
Araştırma Dergisi 1/2 (2015), 91–95. 
 



 

373 
 

 

belirleyen en önemli kaynaklardan biri olan hadisler, bireylerin ruhsal ve toplumsal 

yönelimlerine rehberlik etme işlevi taşımaktadır. 

Bu kapsamda, 9. yüzyılda yaşamış olan önemli hadis âlimlerinden İmam 

Muhammed b. İsmail el-Buhârî’nin ahlaka ve bireysel-toplumsal ilişkilere dair 

hadisleri derlediği el-Edebü’l-Müfred adlı eseri dikkat çekmektedir. Söz konusu 

eser, birey-toplum ilişkilerini, ahlaki ilkeleri ve sosyal düzeni korumaya yönelik 

mesajları ile alkol gibi bireyin iradesini zedeleyen davranışlara karşı uyarılarda 

bulunmaktadır. Bu durum, eserin yalnızca teolojik bir kaynak olmasının ötesinde, 

psikososyal bir işlev de üstlendiğini göstermektedir. Bu özellikleri sebebiyle bu 

araştırmanın amacına hizmet eden bir eser olarak düşünülmektedir. Ayrıca 

alanyazın incelendiğinde alkol bağımlılığını farklı değişkenlerle ilişkisini inceleyen 

nicel araştırmalar mevcuttur ancak; nitel çalışmaların sınırlı olduğu dikkat 

çekmektedir. Bu noktada alkol bağımlılığına yönelik nitel çalışmaların alkol 

bağımlılığı sorunun daha iyi anlaşılmasına ve yapılacak koruyucu, iyileştirici ruh 

sağlığı çalışmalarına katkı sunacağı düşünülmektedir. Dolayısıyla bu çalışmanın 

amacı, İmam Buhârî’nin el-Edebü’l-Müfred adlı eserinde yer alan alkolle ilgili 

hadisler üzerinden, alkol bağımlılığını önlemeye yönelik psikososyal mesajları 

analiz etmektir. Bu kapsamda çalışmada, bireylerin dini referanslar yoluyla 

bağımlılıktan korunmalarına nasıl katkı sunulduğu, hadislerin bireysel ve toplumsal 

işlevi bağlamında ele alınmıştır. 

Yöntem 

Bu araştırma, nitel araştırma desenine sahip bir çalışmadır. Veri toplama yöntemi 

olarak doküman analizi yöntemi kullanılmıştır. Doküman analizi, yazılı metinler 

üzerinde sistematik bir şekilde yapılan inceleme yoluyla belirli bir olgunun içeriksel 

analizine odaklanır.6 Bu çalışmada İmam Buhârî’nin el-Edebü’l-Müfred adlı eseri 

temel doküman olarak ele alınmış; eserde yer alan ve alkolle ilişkili olduğu tespit 

edilen hadisler içerik analizi yöntemiyle değerlendirilmiştir. Hadislerin içerdiği 

 
6 Ali Yıldırım ve Hasan Şimşek, Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri, 11. bs. (Ankara: 
Seçkin Yayıncılık, 2018). 



 

374 
 

 

temalar, psikososyal yönüyle analiz edilerek, bireyler üzerindeki önleyici etkileri 

incelenmiştir. 

Bulgular 

Bağımlılık, kişinin bir maddeye ya da davranışa yönelik kontrolünü kaybetmesiyle 

birlikte, bu eğilimin yaşamının diğer alanlarını olumsuz etkilemeye başlaması 

şeklinde tanımlanmaktadır.7 Özellikle bağımlılık geliştiren bireylerde fiziksel, 

psikolojik ve sosyal işlevsellikte ciddi bozulmalar meydana gelmekte; bu durum 

birey ve toplum sağlığı açısından önemli bir risk oluşturmaktadır.8 Bu nedenle 

tedavi kadar, bağımlılığın oluşmadan önce önlenmesi, hem bireysel hem de 

toplumsal düzeyde önemli bir halk sağlığı stratejisi olarak değerlendirilmektedir.9 

Bağımlılıkların önlenmesinde yalnızca tıbbi ya da psikolojik müdahaleler değil, 

aynı zamanda ahlaki, sosyal ve dini öğretiler de önemli bir rol oynayabilmektedir. 

Alkol bağımlılığı, bireyin alkol kullanımını kontrol edememesi ve bu durumun 

yaşamını olumsuz etkilemesiyle karakterize edilen psikolojik ve fiziksel bir 

rahatsızlıktır.10 Bu bağımlılık, kişinin alkolü bırakmakta zorlanmasına, ciddi sağlık 

sorunları yaşamasına ve sosyal ilişkilerinde problemler ortaya çıkmasına neden 

olabilmektedir.11 DSM-5’e göre alkol bağımlılığı; kontrol kaybı, tolerans gelişimi, 

yoksunluk belirtileri, sosyal ve fiziksel sorunlara rağmen alkol kullanımı gibi çeşitli 

belirtilerle tanımlanmaktadır. 

 
7 Mehmet Emin Sağar, “Bağımlı Çocuklar ve Eğitimleri,” ed. Ahmet Emre Kızılkaya ve Hatice 
Kızılkaya, Risk Altındaki Çocuklar ve Eğitimleri (Ankara: Eğiten Kitap Yayıncılık, 2023), 1–16. 
8 Rehm vd., “Global Burden of Disease and Injury and Economic Cost Attributable to Alcohol Use,” 
2223-2233. 
9 Mehmet Emin Sağar, Lise Öğrencilerinin Madde Bağımlılığına Yönelik Tutumları ile Yaşam 
Doyumu Arasındaki İlişkinin İncelenmesi (Yüksek Lisans Tezi, Atatürk Üniversitesi Eğitim 
Bilimleri Enstitüsü, 2014); Volkow ve Li, “Drugs and Alcohol,” 7; aynı yazarlar, “The Neuroscience 
of Addiction,” 1430. 
10 Thomas P. Beresford, “What Is Addiction, What Is Alcoholism?,” Liver Transplantation 13/S2 
(2007), 55–58. 
11 Linda B. Cottler, “Comparing DSM-III-R and ICD-10 Substance Use Disorders,” Addiction 88/5 
(1993), 689–696; Sağar, Lise Öğrencilerinin Madde Bağımlılığına Yönelik Tutumları, 45; 
Marcantonio M. Spada, “An Overview of Problematic Internet Use,” Addictive Behaviors 39/1 
(2014), 3–6. 



 

375 
 

 

Bağımlılığın oluşumunda genetik yatkınlık, psikolojik problemler, sosyal çevre ve 

çevresel etkenler önemli rol oynamaktadır.12 Bu faktörler doğrultusunda alkol 

bağımlılığı; karaciğer ve kalp hastalıkları gibi fiziksel, depresyon ve psikoz gibi 

psikolojik, aile içi şiddet ve boşanma gibi sosyal ve trafik kazaları ile suç 

oranlarında artış gibi toplumsal sorunlara yol açabilmektedir.13 Dolayısıyla alkol 

bağımlılığı çok yönlü bir tedavi süreci gerektirmekte, ancak tedaviden önce önleyici 

çalışmaların önemi giderek artmaktadır. Eğitim, farkındalık, sosyal destek ve 

sağlıklı yaşam tarzı gibi stratejiler bu bağlamda etkili olmaktadır. 

İslâm dünyasında önemli bir hadis âlimi olan İmam Buhârî’nin “El-Edebü’l-

Müfred” adlı eserinde de alkolle ilgili çeşitli hadisler yer almakta ve bu hadislerde 

alkolün bireysel, sosyal ve ahlaki açıdan olumsuz etkileri vurgulanmaktadır. Bu 

eser, alkolün yasaklanmasını yalnızca dini bir hüküm olarak değil, aynı zamanda 

bireyin psikososyal sağlığını koruma amacı taşıyan bir yaklaşım olarak da ele 

almaktadır. Yapılan incelemede, “El-Edebü’l-Müfred” eserinde yer alan dokuz 

hadisin alkol kullanımını ve bağımlılığını önleme açısından önemli mesajlar 

içerdiği belirlenmiştir. Bu bağlamda eser, bağımlılığın önlenmesinde dini ve ahlaki 

referanslarla psikososyal bir işlev sunmaktadır. 

Buhârî’nin El-Edebü'l-Müfred eserinde yer alan bu hadisler aşağıda sunulmuştur:  

18. Ebu’d-Derdâ söyle demiştir: 

“Rasûlullah (s.a.v.) bana şu dokuz şeyi emretmiştir: 

1., 2., (Üçüncüsü): Sakın içki içme! Çünkü içki her kötülüğün anahtarıdır. 4.5….. 

İmam Buhârî’nin "El-Edebü'l-Müfred" adlı eserindeki, Ebu’d-Derdâ'nın aktardığı 

bu hadis, alkolün zararlı etkilerine dikkat çekerken, aynı zamanda psikososyal 

açıdan önemli bir mesaj da vermektedir. Nitekim hadiste, içkinin “her kötülüğün 

anahtarı” olduğuna vurgu yapılmaktadır. Dolayısıyla burada Alkolün kişilerin 

 
12 Yasemin Yavuzer, “Alkol Bağımlılığı,” ed. Ali Eryılmaz ve M. Engin Deniz, Tüm Yönleriyle 
Bağımlılık (Ankara: Pegem Akademi, 2019), 131–168. 
13 Sağar, Lise Öğrencilerinin Madde Bağımlılığına Yönelik Tutumları, 52; aynı yazar, “Bağımlı 
Çocuklar ve Eğitimleri,” 10. 



 

376 
 

 

davranışlarını olumsuz etkileyerek, toplumda huzursuzluk, ailevi sorunlar, sağlık 

problemleri ve sosyal bozulmalara yol açabileceği anlatılmak istenmektedir. 

Alkolün psikososyal işlevi açısından etkileri; zihinsel ve duygusal dengede 

bozulma, sosyal ve ailevi ilişkilerde bozulma, davranışsal bozulmalar ve suç işleme, 

bağımlılık ve psikolojik etkiler olarak sıralanabilmektedir. Bu hadis, alkolün 

bireyin psikolojik sağlığını ve toplumsal ilişkilerini bozucu etkilerine karşı bir uyarı 

ve önlemdir. Alkolün neden olduğu psikososyal problemleri önlemek ve 

engellemek, sağlıklı bir toplum yapısının korunması açısından önem arz 

etmektedir. 

24. Sa’d İbn-i Ebu Vakkas’dan rivayet edildiğine göre şöyle demiştir: 

“- Benim hakkımda, Allah Tealâ’nın kitabından dört âyet indi: 

1., 2., 3., …. (Dördüncüsü): İçki henüz yasaklanmadan önce Ensâr'dan bir 

toplulukla birlikte içki içmiştik. Aramızda kavga çıkmış, onlardan biri devenin çene 

kemiğiyle burnuma vurmuştu. Ben de Resülullah sallallahu aleyhi ve selleme gidip 

olayı anlatınca, Allah Teâlâ içkiyi yasaklayan âyeti indirmiş.  

İmam Buhârî’nin "El-Edebü'l-Müfred" eserinde yer alan bu hadis, alkolün 

toplumsal ve bireysel ilişkiler üzerindeki zararlı etkilerini vurgulayan önemli bir 

metindir. Sa’d İbn-i Ebu Vakkas'ın anlatımına göre, içki içildikten sonra yaşanan 

bir kavga sonucu, Allah Teâlâ içkiyi yasaklayan âyeti indirmektedir. Bu hadis, 

alkolün bireysel ve toplumsal düzeyde yol açabileceği olumsuzluklara dair güçlü 

bir mesaj taşımaktadır. Alkol bağımlılığının önlenmesi açısından bu hadisin 

psikososyal işlevleri; toplumsal güvenlik ve huzurun sağlanması, bireysel kontrol 

ve duygusal denge, değerlerin ve ahlaki sorumlulukların korunması, bağımlılığın 

toplumsal ve bireysel zararları, birey ve toplum sağlığına yönelik farkındalık gibi 

açılardan değerlendirilebilir. Bu hadis, alkolün sadece bireylerin ruhsal ve fiziksel 

sağlıklarına değil; aynı zamanda toplumsal huzura, ahlaki değerlere ve bireyler 

arasındaki ilişkilere zarar veren bir etkisi olduğunu ortaya koymaktadır. Alkolün 

yasaklanması, hem bireysel hem de toplumsal düzeyde sağlıklı bir yaşam biçimini 

teşvik etmek amacıyla bir önlem olarak kabul edilebilmektedir. Hadis, alkolün 



 

377 
 

 

olumsuz psikososyal etkilerini önlemek için bireylere ve topluma yönelik bir uyarı 

işlevi görmektedir. 

30. İmrân ibni Husayn radıyallahu anh şöyle dedi: Bir gün Resülullah sallallahu 

aleyhi ve sellem bize: 

“Zina etmek, içki içmek ve hırsızlık yapmak suçları hakkında ne dersiniz?” diye 

sordu. Biz de: 

“Allah ve Resülü daha iyi bilir.” dedik. Bunun üzerine Peygamber aleyhisselâm 

şöyle buyurdu: 

“Bunların hepsi birer hayâsızlıktır ve mutlaka cezâlandırılmaları gerekir. Ancak 

ben size bunlardan daha büyük günahların neler olduğunu söyleyeyim mi? Bunlar 

Aziz ve Celil olan Allah'a şirk koşmak ve anne babaya karşı gelmektir.” Allah'ın 

Elçisi o sırada yaslanarak oturuyordu. Birden toparlandı ve: “Bir de yalan söylemek 

(yalancı şâhitlik yapmaktır)” buyurdu.  

İmam Buhârî’nin "el-Edebü'l-Müfred" eserinde yer alan bu hadiste, İmam Buhârî, 

zina, içki içme ve hırsızlık gibi suçların toplumdaki ciddi ahlaki ve sosyal 

bozulmalara yol açabileceğine dikkat çekerek, daha büyük günahları da 

vurgulamaktadır. Hadisteki bu öğüt, sadece bireysel suçlar ve cezalarla sınırlı 

kalmamakta; aynı zamanda toplumun ahlaki yapısının korunması açısından önemli 

bir rehberlik sunmaktadır. Hadiste, alkol bağımlılığına (içki içmek) dair verilen 

öğüt, psikososyal açıdan birkaç önemli noktayı işaret etmektedir. Bunlar; toplumsal 

bozulma ve ahlaki değerler, şirk ve aileye karşı gelme ile bağlantı, yalan söylemek 

(yalancı şahitlik) olarak sıralanabilir. Buhârî'nin bu hadisi alkol bağımlılığına karşı 

bir psikososyal uyarı işlevi görmektedir. Hem bireylerin hem de toplumun sağlığını 

ve ahlaki değerlerini korumak için alkol içmenin, diğer büyük günahlarla birlikte 

toplumsal düzenin bozulmasına neden olabilecek bir davranış olarak 

nitelendirildiği anlaşılmaktadır. Bu, alkol bağımlılığının yalnızca bireysel bir sorun 

olmadığını, aynı zamanda toplumsal bir sorun olduğunu da vurgulamaktadır. 

529. Abdullah ibni Amr ibni Âs radıyallahu anhümâ şöyle dedi:  



 

378 
 

 

“İçki içen kimseleri, hastalandıkları zaman ziyâret etmeyin.” 

Buhârî'nin el-Edebü'l-Müfred adlı eserinde yer alan bu hadis, alkol bağımlılığının 

psikososyal bağlamda önemli bir işlevi olduğunu düşündürmektedir. Hadisin özü, 

alkol içen kişilerin hastalandığında ziyaret edilmemeleri gerektiğini belirtiyor. Bu 

tavsiye, alkol bağımlılığının hem bireysel hem de toplumsal düzeyde olumsuz 

etkilerini en aza indirgemek için birtakım psikososyal mesajlar içermektedir. 

Bunlar; toplumsal sorumluluk ve uyarı, bağımlılıkla başa çıkmada toplumsal 

destek, kötü alışkanlıkların izolasyonu, empati ve etkileşim, sağlık ve iyileşme 

ilişkisi olarak değerlendirilebilir. Bu hadis, alkol bağımlılığının psikososyal 

boyutlarını anlamada önemli bir rol oynamaktadır. Alkol bağımlılığının, sadece 

bireysel değil; aynı zamanda toplumsal bir sorun olarak ele alınmalısı açısından 

önem arz etmektedir. 

758. Tâbiin muhaddislerinden Ebül-Heysem el-Mısri şöyle dedi: 

Bazı kimseler ashâb-ı kirâmdan Ukbe bin Âmir?’e geldiler: 

“Bizim hem içki içen hem de bazı kötülükler yapan komşularımız var. Onları devlet 

başkanına şikâyet edelim mi?” dediler. Ukbe bin Âmir onlara şunu söyledi: 

Hayır, şikâyet etmeyin! Çünkü ben Resülullah (s.a.v)’i şöyle buyururken dinledim: 

“Kim bir Müslümanın bir ayıbını görür ve onu örterse, diri diri toprağa gömülen bir 

kız çocuğunu kabrinden çıkarıp hayata döndürmüş gibi sevap kazanır.”  

Bu hadisin, alkol bağımlılığının önlenmesi açısından psikososyal işlevi büyük bir 

öneme sahiptir. Hadiste yer alan mesaj, bir Müslümanın başkasının ayıbını 

gizlemesinin, ona büyük bir sevap kazandıracağına dair bir teşvik sunmaktadır. Bu 

durum, toplumsal bağların güçlendirilmesi, bireyler arası dayanışma ve toplumda 

daha sağlıklı ilişkiler kurulması adına önemli bir mesaj taşımaktadır. Toplumsal 

destek ve empati, toplumsal kriterler ve dışlama riskinin azaltılması, kişisel 

dönüşüm ve iyileşme imkanı, sevap ve iyi davranışa teşvik gibi noktalara işaret 

etmektedir. Nitekim bu hadis, toplumsal dayanışmayı, anlayışlı ve merhametli bir 

yaklaşımı teşvik etmekte, alkol bağımlılığının önlenmesi ve tedavisi sürecinde 



 

379 
 

 

önemli bir psikososyal işlevi yerine getirmektedir. Hem bireysel düzeyde hem de 

toplumsal düzeyde alkol bağımlılığının olumsuz etkileriyle mücadele etmenin, 

hoşgörü ve destekle daha mümkün hale geldiğini ortaya koymaktadır. 

1017. Abdullah ibni Amr ibni Âs radıyallahu anhümâ şöyle dedi:  

“İçki içenlere selâm vermeyiniz!”  

Buhârî’nin el-Edebü'l-Müfred adlı eserinde yer alan “İçki içenlere selâm 

vermeyiniz!” hadisi, alkol tüketiminin sosyal ve dini etkilerini dikkate alarak, bu 

tür davranışların yayılmasını engellemeye yönelik bir sosyal uyarı olarak 

değerlendirilebilir. Bu hadisin, alkol bağımlılığının önlenmesi açısından 

psikososyal işlevi açısından toplumsal normların güçlendirilmesi, bireysel ve 

sosyal sorumluluk, psikolojik uyarı ve içsel muhasebe, özdeğer ve saygı, dini ve 

ahlaki sorumluluk olarak değerlendirilebilir.  Nitekim bu hadis, alkol bağımlılığının 

önlenmesi açısından hem bireysel hem de toplumsal düzeyde güçlü psikososyal 

işlevlere sahiptir. İnsanlar, alkol tüketiminin toplumsal ve dini açıdan hoş 

karşılanmadığını fark ettikçe, bu alışkanlıktan uzak durmayı tercih edebilirler. 

1077. Tâbiin neslinden Ebü'l-Alâniye şöyle dedi: 

Ebü Said el-Hudri radıyallahu anhın evine geldim ve selâm verdim; fakat içeri 

girmeme izin verilmedi. Sonra tekrar selâm verdim, yine bana izin verilmedi. 

Üçüncü defasında sesimi daha da yükselterek: 

“es-Selâmü aleyküm ey ev sahipleri” diye selâm verdim. Bana cevap verilmeyince, 

bir köşeye çekilip oturdum. O sırada içeriden bir çocuk çıktı ve: 

“Buyur!” dedi. Ben de içeri girdim. Ebü Said el-Hudri bana: 

“Şâyet sen üçten fazla selâm verseydin, sana izin verilmezdi.” dedi. Ben de ona 

(içinde içki yapılan) kapların kullanımı hakkında soru sordum. Ne sordumsa, 

hepsine haram dedi. Sonunda ağzı bağlanmayan deri kap hakkında sordum, ona da 

haram dedi.  

Buhârî'nin el-Edebü'l-Müfred adlı eserinde yer alan bu hadis, alkol ve alkolle 

bağlantılı eylemler hakkında ciddi bir uyarı içermektedir. Hadisin içeriği, alkol 



 

380 
 

 

tüketiminin haram olduğu ve hatta alkolle bağlantılı olan herhangi bir aracın 

(kapların) kullanımının da haram olduğu yönündeki öğretiyi vurgulamaktadır. Bu 

hadisin, alkol bağımlılığının önlenmesi açısından psikososyal işlevi toplumsal 

sorumluluk ve cevap verebilirlik, etkili iletişim ve sosyal kontrol, bireysel ve ahlaki 

bilinçlenme, dini ve toplumsal kuralın önemi olarak değerlendirilebilir.  Bu hadis, 

alkol bağımlılığının psikososyal önlenmesi açısından bireylerin dini ve toplumsal 

sorumluluklarını hatırlatmakta, sağlıklı iletişimin, ahlaki değerlere bağlılığın ve 

sosyal kontrolün önemini vurgulamaktadır. Alkolün haram kabul edilmesi, 

bireylerin içsel motivasyonlarını ve toplumsal sorumluluklarını geliştirerek, alkol 

bağımlılığının önlenmesine katkı sağlamak amacıyla işlevsel bir psikososyal mesaj 

taşımaktadır. 

1241. Enes ibni Mâlik radıyallahu anh şöyle dedi: 

Şarap haram kılındığı zaman Medinelilerin en sevdiği içki, kuru hurma ile taze 

hurmadan yapılan içkiydi. Bir gün Resülullah sallallahu aleyhi ve sellemin ashâbı 

(üvey babam) Ebü Talha'nın evinde toplanmışlardı, ben de onlara içki sunuyordum. 

Derken oraya bir adam geldi ve: 

“Şarap haram kılındı.” dedi. Orada bulunanlar, “ne zaman haram edildi? Hele bir 

bakalım...” bile demeden bana: 

“Enes! Evdeki bütün içkileri dök!” dediler. Sonra hava serinleyene kadar bizim 

evde kaylüle yaptılar (öğle uykusuna yattılar) ve yıkandılar. Ardından (annem) 

Ümmü Süleym onlara güzel koku ikrâm etti. Daha sonra kalkıp Nebiyy-i Ekrem 

sallallahu aleyhi ve sellemin yanına gittiler. İçkinin haram edildiğine dair, o zâtın 

verdiği haberin doğru olduğunu anladılar. Enes sözünü şöyle tamamladı: 

“O günden sonra sahâbiler bir daha ağızlarına içki koymadılar.”  

Buhârî’nin el-Edebü’l-Müfred adlı eserindeki bu hadis, alkolün haram kılınması ve 

sahâbelerin bu yasağa uyması bağlamında önemli psikososyal mesajlar 

taşımaktadır. Hadiste, içki haram kılındığında, Medinelilerin en sevdiği içkinin 

kuru hurma ve taze hurmadan yapılan içki olduğunu ve içki yasağıyla birlikte 

toplumda nasıl hızlı bir şekilde değişim yaşandığını görüyoruz. Bu hadis, alkol 



 

381 
 

 

bağımlılığının önlenmesi açısından çeşitli psikososyal işlevlere sahiptir. Bunlar; 

toplumsal kabul ve değişim, ahlaki ve dini bilinç, bireysel ve toplumsal temizlenme, 

örnek model ve taklit edilme, toplumsal dayanışma ve destek olarak sıralanabilir. 

Bu hadis, alkol bağımlılığının önlenmesi ve terk edilmesi konusunda toplumsal, 

dini ve ahlaki faktörlerin nasıl güçlü bir rol oynayabileceğini vurgulamaktadır. 

Toplumda değerlerin, sosyal baskıların ve dini bilinçlenmenin etkisiyle, bireylerin 

kötü alışkanlıkları bırakması mümkün olabilir. 

1275. Tâbiin neslinden Külsüm ibni Cebr el-Huzâi şöyle dedi: 

Abdullah ibni”z-Zübeyr radıyallahu anhümâ bize bir konuşma yaparak şunları 

söyledi: 

“Ey Mekke halkı! Duyduğuma göre Kureyş kabilesinden bazıları, tavla denen bir 

oyun oynuyormuş. Halbuki Allah Teâlâ: 

“Ey iman edenler! İçki, kumar, tapınmak ve putlara kurban kesmek için dikilen 

taşlar, fal ve şans okları şeytan işi birer pislikten başka bir şey değildir. Bunlardan 

kaçının ki ebedi kurtuluşa eresiniz.” vü buyurmuş (ve onu yasaklamıştır.) 

Allah'a yemin ederim ki, şâyet tavla oynayan biri bana getirilirse, o tavlacıyı 

saçından tutup cezalandıracağım, üzerinden çıkan şeyleri de onu getirene 

vereceğim.”  

Buhârî’nin el-Edebü'l-Müfred eserinde yer alan bu hadis, alkol bağımlılığı ve 

kumar gibi kötü alışkanlıkların yasaklanmasının sosyal ve psikolojik boyutlarına 

dair önemli ipuçları sunmaktadır. Hadis, özellikle tavla gibi oyunların, toplumda 

zararlı alışkanlıklara yol açan bir etkisi olduğunu ve bu tür davranışlardan 

kaçınılması gerektiğini vurgulamaktadır. Bu hadisin toplumsal düzenin korunması, 

bireysel sağlık ve psikolojik denge, toplumda iyi örnek olma, kişisel sorumluluk ve 

ahlâkî değerler gibi önemli psikolojik işlevlere dikkat çektiği söylenebilir. Bu hadis, 

alkol bağımlılığı ve kumar gibi zararlı alışkanlıkları sadece bireysel değil; 

toplumsal bir problem olarak da ele almaktadır. İslâm’daki bu öğreti, bireyleri ve 

toplumu zararlı alışkanlıklardan koruyarak, sağlıklı bir toplum yapısı ve psikolojik 

dengeyi desteklemektedir. 



 

382 
 

 

Sonuç 

İslâm dünyasında büyük bir hadis âlimi olarak kabul edilen İmam Buhârî’nin el-

Edebü’l-Müfred adlı eserinde bulunan ahlak ile ilgili hadislerin alkol kullanım ve 

bağımlılığını önleme açısından kişiler üzerine sağlamış olduğu psikososyal işlevi 

incelemek amacıyla yapılan bu çalışma sonucunda; Buhârî’nin el-Edebü'l-Müfred 

eserinde dokuz hadiste alkol bağımlılığını önleme açısından mesajlar olduğu 

görülmüştür. İmam Buhârî'nin el-Edebü'l-Müfred adlı eserinin, İslâm’ın birey ve 

toplum sağlığını koruma amacını güden önemli öğretiler içerdiği söylenebilir. 

Alkol, İslâm’da haram kabul edilen ve insanların akıl sağlığına zarar veren, sosyal 

bağları bozan bir madde olarak tanımlanmaktadır. Buhârî, el-Edebü'l-Müfred’de, 

alkol yasağının sadece dini bir emir olmanın ötesinde, bireylerin ve toplumların 

psikososyal sağlığı açısından büyük bir önem arz ettiğini vurguladığı belirtilebilir. 

Sonuç olarak alkol bağımlılığının önlenmesine ilişkin el-Edebü'l-Müfred’deki 

psikososyal işlevleri şu şekilde değerlendirilebilir. Akıl sağlığının korunması 

şeklinde ifade edilebilir.  İslâm, akıl sağlığının korunmasına büyük önem 

vermektedir. Bu noktada alkolün akıl üzerinde bozucu etkileri olduğunu kabul 

etmektedir. el-Edebü'l-Müfred’de yer alan hadisler, alkolün insanların düşünsel ve 

duygusal durumlarını zayıflattığı, karar alma yetilerini olumsuz etkilediği ve 

kişilerin sosyal sorumluluklarını yerine getirmede eksiklikler meydana getirdiğine 

dikkat çekmektedir. Bu durumun, psikolojik açıdan, akıl sağlığını tehdit eden bir 

bağımlılığın önlenmesi gerektiğini gösterdiği söylenebilir. Toplumsal huzurun 

sağlanması olarak belirtilebilir. Alkol, sadece bireyleri değil, aynı zamanda tüm 

toplumu etkisi altına alan bir bağımlılık problemidir. Alkol tüketimi, sosyal 

ilişkileri bozmakta, aile içi şiddet ve suç oranlarının artmasına neden 

olabilmektedir. Buhârî’nin el-Edebü'l-Müfred eserinde bu tür olumsuz toplumsal 

etkiler ele alınarak, alkolün toplumsal yapıyı ve aileye zarar verdiği 

vurgulanmaktadır. Dolayısıyla alkol yasağının, toplumsal huzurun korunmasına da 

hizmet ettiği belirtilebilir. Duygusal ve ahlaki bozulmanın önlenmesi biçiminde 

değerlendirilebilir. İçki tüketimi, kişilerin ahlaki çöküşüne yol açabilmekte ve 

onların duygusal dengelerini kaybetmelerine neden olabilmektedir. el-Edebü'l-



 

383 
 

 

Müfred’deki hadislerde, alkolün insanın içsel denetimini kaybetmesine ve 

toplumdaki diğer bireylerle sağlıklı ilişkiler kuramamasına yol açtığı ifade 

edilmektedir. Dolayısıyla, içki yasağının, duygusal ve ahlaki açıdan sağlam bir 

yapının korunmasına katkıda bulunduğu söylenebilir. Bireysel ve toplumsal 

sorumluluk olarak ele alınabilir. İslâm’ın öğretilerinde bireylerin sorumlulukları 

büyük bir yer tutmaktadır. Alkol bağımlılığı, bir kişinin yaşamını tehlikeye 

atabileceği gibi, aynı zamanda çevresindekilerin yaşamını da zorlaştırabilmektedir. 

Buhârî, bireyleri bu tür zararlı alışkanlıklardan kaçınmaya teşvik etmekte ve bunun 

toplumsal sorumluluğu da içerdiğine işaret etmektedir. Bunun, alkolün önlenmesi 

adına bireylerin ve toplumun psikososyal sağlığına katkı sağladığı belirtilebilir. 

Bağımlılığın psikolojik aşamaları olarak ifade edilebilir. Alkol yasağı, bağımlılığın 

erken aşamalarında bile insanları uyararak, bağımlılığa yol açacak davranışların 

engellenmesine yardımcı olmaktadır. El-Edebü'l-Müfred’deki öğretilerin, insanları 

kötü alışkanlıklardan uzak tutarak, psikolojik anlamda sağlıklı bir yaşam 

sürmelerine katkı sağlamak için erken tedbir alınmasını önerdiği belirtilebilir.  

Genel bir sonuç olarak, İmam Buhârî'nin el-Edebü'l-Müfred eserinde alkolün haram 

kılınması, yalnızca dini bir yasak olarak değil; aynı zamanda bireylerin psikososyal 

sağlığını koruma amacı güden bir önlem olarak değerlendirilebilir. Alkolün 

olumsuz etkilerinin önlenmesi, akıl sağlığını, toplumsal düzeni, bireysel 

sorumlulukları ve duygusal dengeyi korumanın bir yolu olarak kabul edildiği ifade 

edilebilir.  

 

 

Kaynakça 

American Psychiatric Association, Diagnostic and statistical manual of mental 

disorders: DSM-5™. 5. Baskı. Washington, DC, 2013. 

Beresford, Thomas P. “What Is Addiction, What Is Alcoholism?” Liver 

Transplantation 13/S2 (2007): S55–S58. https://doi.org/10.1002/lt.21335. 



 

384 
 

 

Berkman, Lisa F. ve Thomas, Glass. (2000). “Social integration, social networks, 

social support, and health”. Social Epidemiology 1/6 (2000): 137-173. 

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu‘fî. el-Edebü’l-Müfred, 

(Çev. ve şerh Mehmet Yaşar Kandemir). İstanbul: Tahlil Yayınları, 2016. 

Cottler, Linda B. (1993). “Comparing DSM‐III‐R and ICD‐10 substance use 

disorders”. Addiction 88/5 (1993): 689-

696.  https://doi.org/10.1111/j.1360-0443.1993. tb02082.x 

Dişsiz, Melike. (2015). “Alkol Bağımlılığı ve Yaşam Kalitesi”. Jaren/Hemşirelik 

Akademik Araştırma Dergisi, ½ (2015): 91-95. 

el-A‘zamî, Muhammed Mustafa “Buhârî, Muhammed b. İsmâil”. Türkiye Diyanet 

Vakfı İslam Ansiklopedisi, c. 6, s. 368-372. İstanbul: TDV Yayınları, 1992. 

el-Askalâni, İbn Hacer. Tehzîbü’t-tehzîb, Cilt: 12. Beyrut: Daru’l-Fikr, 1995. 

Griffiths, Mark. “A ‘Components’ Model of Addiction within a Biopsychosocial 

Framework”. Journal of Substance use, 10/4 (2005): 191-197. 

Keller, Mark, McCormick, Mairi ve Efron, V.. A Dictionary of Words About 

Alcohol. 2. Baskı. New Brunswick: N.J. Rutgers Univ. Center of Alcohol 

Studies, 1982. 

Klingemann, Harald. “Alcohol and Its Social Consequences-The Forgotten 

Dimension”. (2001): 1-16.  

Miller, Norman S. ve Lorinda M. Sheppard. “The Role of the Physician in 

Addiction Prevention and Treatment.” Psychiatric Clinics of North America 

22/2 (1999): 489–505. https://doi.org/10.1016/S0193-953X(05)70089-7. 

Rehm, Jürgen, Colin Mathers, Svetlana Popova, Montarat Thavorncharoensap, Yot 

Teerawattananon ve Jayadeep Patra. “Global Burden of Disease and Injury 

and Economic Cost Attributable to Alcohol Use and Alcohol-Use 

Disorders.” The Lancet 373/9682 (2009): 2223–2233. 

https://doi.org/10.1016/S0140-6736(09)60746-7. 

https://doi.org/10.1016/S0193-953X(05)70089-7
https://doi.org/10.1016/S0140-6736(09)60746-7


 

385 
 

 

Sağar, Mehmet Enes. Lise Öğrencilerinin Madde Bağımlılığına Yönelik Tutumları 

ile Yaşam Doyumu Arasındaki İlişkinin İncelenmesi. (Yüksek Lisans Tezi). 

Erzurum: Eğitim Bilimleri Enstitüsü, 2014. 

Sağar, Mehmet Enes. “Bağımlı Çocuklar ve Eğitimleri.” A. E. Kızılkaya ve H. 

Kızılkaya (ed.), Risk Altındaki Çocuklar ve Eğitimleri içinde, 1–16. Ankara: 

Eğiten Kitap Yayıncılık, 2023. 

Spada, Marcantonio M. “An Overview of Problematic Internet Use.” Addictive 

Behaviors 39/1 (2014): 3–6. 

Thoits, Peggy A. “Stress, Coping, and Social Support Processes: Where Are We? 

What Next?” Journal of Health and Social Behavior (1995): 53–79. 

Volkow, Nora D. ve Ting-Kai Li. “Drugs and Alcohol: Treating and Preventing 

Abuse, Addiction and Their Medical Consequences.” Pharmacology & 

Therapeutics 108/1 (2005): 3–17. 

https://doi.org/10.1016/j.pharmthera.2005.06.021.  

Volkow, Nora ve Ting-Kai Li. “The Neuroscience of Addiction.” Nature 

Neuroscience 8/11 (2005): 1429–1430. 

Yavuzer, Yasemin. “Alkol Bağımlılığı.” A. Eryılmaz ve M. E. Deniz (ed.), Tüm 

Yönleriyle Bağımlılık içinde, 131–168. Ankara: Pegem Akademi, 2019. 

Yıldırım, Ali ve Hasan Şimşek. Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri. 11. 

Baskı. Ankara: Seçkin Yayıncılık, 2018. 

Young, Kimberly S. “Internet Addiction: The Emergence of a New Clinical 

Disorder.” CyberPsychology & Behavior 1/3 (1998): 237–244.  

  

https://doi.org/10.1016/j.pharmthera.2005.06.021


 

386 
 

 

İmam Buhârî’nin İslam Tarihi Metodolojisine Katkıları 

 

Tarig Mohamed Nour Ali* 
 

Özet 

İmam Buhârî (Muhammed İbn İsmail el Buhârî), hadis ilmi alanında çağının en 

büyük âlimlerinden biri olarak kabul edilmektedir. Hz. Peygamber (SAV) hakkında 

doğru rivayetlerin elde edilmesi konusunda yaptığı titiz ve özenli çalışma, İslâm'ın 

temellerine büyük bir hizmet sağlamıştır. Çalışmaları, İslâm'daki ikinci kaynak olan 

hukukun temellerini atmakla birlikte, hadis terimlerinin bilimini kurmuştur. İmam 

Buhârî'nin bu alandaki katkıları yalnızca hadis ilmiyle sınırlı kalmamış, aynı 

zamanda ünlü eseri “Sahih-i Buhârî” aracılığıyla tarih biliminin metodolojisine de 

önemli bir katkı yapmıştır. Böylece, Hz. Peygamber’in (SAV) sünneti ve 

metodolojisi, genel olarak İslâm medeniyetine ve özelde de Müslümanların tarih 

metodolojisine büyük bir katkı sağlamış, bu metodoloji, tarihçilerin çalışmalarında 

belirleyici bir yaklaşım olarak benimsenmiştir. Buhârî’nin hadisleri toplama ve 

doğrulama yöntemi, tarih yazımı ve belgelemesi için temel bir yaklaşım haline 

gelmiştir. Ayrıca doğruladığı materyaller, tarih yazımında güvenilir bilgiler 

sunmaktadır. Bu makale, İmam Buhârî’nin hadis doğruluğunu kabul etme 

metodolojisini, senedin eleştirisini ve ona bağlı olan nedenleri incelemeyi 

amaçlamaktadır. Ayrıca konuların sınıflandırılması ve düzenlenmesi, kaynak 

eleştirisi, şahısların analizi ve farklı kaynaklardan faydalanma gibi katkılarını ele 

alacaktır. Çalışmanın kapsamı, genellikle tarih ilmiyle ilişkilendirilen Buhârî'nin bu 

önemli alandaki katkılarına yöneltilmiş bir bakış açısını ele alacaktır. Makale, 

Buhârî'nin tarih metodolojisindeki rolünü ve Sahih ’inin güvenilir ve gözden 

geçirilmiş İslâm tarihi kaynağı olarak önemini özetleyecektir. Bu noktalar tarihsel 

metodoloji kullanılarak tartışılacaktır. Makale bunun yanı sıra, İmam Buhârî'nin 

 
* Dr. Öğrt. Üyesi, Bilecik Şeyh Edebali Üniversitesi İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, 
taignour95@gmail.com 

mailto:taignour95@gmail.com


 

387 
 

 

Büyük Tarih ve Küçük Tarih adlı eserleri aracılığıyla gösterdiği çabaları ele 

alacaktır. Bu eserler, Müslümanların tarihini yazma metodolojisini yansıtan gerçek 

bir katkı olarak kabul edilmektedir ve İmam Buhârî'nin tarih yazımındaki 

yönteminin açıkça ortaya konduğu çalışmalardır. 

Sonuç olarak, İmam Buhârî'nin hadisleri toplama ve doğrulama yöntemleri, İslâm 

tarihi metodolojisinin geliştirilmesine büyük katkı sağlayan, tarihsel kaynakların 

eleştirilmesi ve belgelenmesi sürecini başlatan önemli bir katkıdır. 

Anahtar Kelimeler: Tarih Metodolojisi, Tarih Kaynakları, Tarihsel Eleştiri, İslam 

Tarihi Yazımı, Buhârî ve Tarih Kitapları 

 

 

Imam Bukhari's Contributions to the Methodology of Islamic 

History 

 

Tarig Mohamed Nour Ali* 
 

Abstract 

Imam Bukhari (Muhammad Ibn Ismail al-Bukhari) is considered one of the greatest 

scholars of his time in the field of Hadith. His meticulous and careful work in 

obtaining accurate narrations about the Prophet (PBUH) has provided a great 

service to the foundations of Islam. His works not only laid the groundwork for 

Islamic jurisprudence, which is the second source of Islam but also established the 

science of Hadith terminology. Imam Bukhari's contributions extended beyond 

Hadith science and made a substantial impact on the methodology of historical 

science through his renowned work, Sahih al-Bukhari. Thus, the methodology of 

 
* Assist Prof. Dr. Bilecik Şeyh Edebali University Faculty of Humanities and Social Sciences, 
taignour95@gmail.com 

mailto:taignour95@gmail.com


 

388 
 

 

the Prophet’s Sunnah has made a significant contribution to Islamic civilization, 

and specifically to the historical methodology of Muslims. This methodology has 

been adopted as a decisive approach in the works of historians. Bukhari’s method 

of collecting and verifying Hadiths has become a fundamental approach to 

historiography and documentation. In addition to that the materials he verifies 

provide reliable information in historiography. This article aims to examine Imam 

Bukhari’s methodology for accepting the authenticity of Hadith, his criticism of the 

chain, and the reasons attached to it. It will also discuss his contributions such as 

the classification and organization of topics, criticism of sources, analysis of 

individuals, and utilization of different sources. Lastly, the contributions made by 

Bukhari in the areas of classification and organization of topics, source criticism, 

analysis of individuals, and the use of different sources will be discussed. The scope 

of this study will focus on Imam Bukhari’s significant contributions to the field 

generally associated with historical science. The article will summarize Bukhari's 

role in historical methodology and the importance of his Sahih as a trustworthy and 

scrutinized source of Islamic history. These points will be discussed using historical 

methodology. Furthermore, the article will also address Imam Bukhari’s efforts 

through his works titled Al-Tarikh al-Kabir and Al-Tarikh al-Saghir. These works 

are considered a genuine contribution to the methodology of writing Muslim history 

and clearly demonstrate Imam Bukhari’s approach to historiography. 

In conclusion, Imam Bukhari’s methods of collecting and verifying Hadiths have 

played a pivotal role in the development of Islamic historical methodology, 

initiating the process of historical source criticism and documentation. 

Keywords: Historical Methodology, Historical Sources, Historical Criticism, 

Islamic Historiography, Bukhari and History Books 

 

 

 



 

389 
 

 

Giriş 

Tarih, beşerî bilimler arasında önemli ve büyük bir konuma sahiptir; ondan 

vazgeçilmesi mümkün değildir çünkü konusu insanın zaman içindeki hareketidir. 

Bu nedenle önemi büyüktür ve bu konuda kimse ihtilafa düşmez. Tarih, insanların 

geçmişteki durumlarını anlamak için başvurdukları hafızadır. Aynı zamanda 

onların fikirlerinin, kültürlerinin, medeniyet üretimlerinin ve üstünlük ile yaratıcılık 

alanlarında elde ettikleri başarıların bir hazinesidir. Hatta dostluklarını ve 

düşmanlıklarını belirledikleri bir miras kaynağıdır. İnsanları diğer tüm canlılardan 

ayıran da budur. 

Kadim medeniyetlere ve şehirleşmelere sahne olmuş milletler tarih ile ilgilenmiş, 

onu araştırmış, ondan ders çıkarmış ve tarih araştırmalarıyla ilgili bize miras 

bırakmıştır. İnsan, çeşitli sebeplerle geçmişini – birey, aile, kabile ya da herhangi 

bir topluluk olarak – öğrenmeye yönelir. Belki de insanın geçmişini sorgulama 

ihtiyacı, onun kendi varlığıyla ilişkili farklı şartlardan kaynaklanır. “Nereden 

geldik?” sorusu, tarih, dinler ve felsefe ilimlerinin odak noktası olmuştur. Zamanla 

her şeyin geçmişini bilme, analiz etme, anlama ve ona göre hareket etme arayışına 

dönüşmüştür. Bu bağlamda insanın tarihsel bir varlık olduğunu söyleyebiliriz. Bu 

nedenle tarihi anlamak ve yorumlamak gerekir ki insan ondan fayda sağlayabilsin. 

Genel olarak ifade etmek gerekirse, Müslümanlar da tüm insanlıkta olduğu gibi, bu 

alana ilgi göstermiş; hatta söz konusu ilgi bakımından diğer toplumları geride 

bırakmıştır Bilimsel deliller de bunu kanıtlamaktadır; çünkü Müslümanlar sadece 

kendi tarihleriyle ilgilenmemiş, aynı zamanda tarih ilmine özgü yöntemler ve 

kurallar çerçevesinde yoğun emekler vermişlerdir. 

Burada söz konusu olan tarih ilmi, genel tanımıyla iki temel alanda kullanılır: 

birincisi, insanlık tarihini oluşturan olaylar; ikincisi ise bu olaylara dair bilgilerin 

bize ulaştırıldığı araştırma ve inceleme yöntemleri veya bu olayların nasıl 

anlatıldığıdır. Bu konuda pek çok tanım yapılmıştır; ancak belki de bu, en kapsayıcı 

olanıdır. İnsanlığın geçmişini inceleyen bu ilim, bugünü anlamak ve geleceği 

öngörmek için geliştirilmiştir. Bu da insanı geçmiş bir an ile şimdiki an arasında ve 



 

390 
 

 

gelecekteki bir an arasında salınan bir varlık haline getirir. Zamanın hızlı akışı, 

insanın sadece şimdiki ana tutunmasını bile zorlaştırmaktadır. 

Hiç şüphe yok ki Müslümanlar, tarihi anlama, inceleme, yazma, belgeleme ve 

yorumlama konusunda büyük katkılarda bulunmuşlardır. Bu çalışma, Müslüman 

alimlerin tarih alanındaki çabalarına ışık tutmayı amaçlamaktadır. 

İmam Buhârî'nin babasına göre, o Cuma günü, Şevval ayının on üçü geçmişken, 

hicrî 194 yılında, öğle namazından sonra doğmuştur1. Bu tarih milâdî olarak 21 

Temmuz 810’a denk gelmektedir. Dolayısıyla Abbâsî halifesi El-Emin döneminde 

doğmuş, El-Me’mun ve El-Mu’tasım dönemlerinde yaşamıştır. Hicrî 218 yılında 

vuku bulan ‘Kur’ân’ın mahlûk olduğu’ fitnesine bizzat şahit olmuş; söz konusu 

fitnenin yarattığı baskı ve tehdit ortamı nedeniyle Nîşâbur’dan endişe içinde 

ayrılmak mecburiyetinde kalmıştır2. 

1. Tarih Kavramı ve Anlamı 

Daha önce de belirttiğimiz gibi, tarih geçmişin incelenmesidir; amacı geçmişi 

şimdiyle ilişkilendirerek geleceği şekillendirmektir. Tarih, insan toplumlarına dair 

haberlerdir3, “zaman hakkında bilgi verme”dir4. Aynı zamanda insanın zamanın 

farkına varması ve bu zaman içinde mücadelesidir. Ancak bu mücadele Batı 

yöntemlerinde olduğu gibi sadece hayatta kalmak için değildir; biz burada insanın 

yaratılış gayesi olan Allah’a kulluk ve yeryüzünü imar etme görevini yerine 

getirmesi için olduğunu görmekteyiz. 

Tarih, insan çabasıyla bağlantılıdır; çünkü tarihi belirleyen insanın eylemleridir. 

Yazılı kayıtlar ve sözlü anlatımlar, tarihî olayları barındırır ve bu olayları tarihsel 

 
1 Ebû Abdullah Muhammed b. İsmail el-Buhârî, et-Tarihü’s-Sağîr, ed. M. İ. Zeyd, 1st ed., cilt 1 
(Beirut: Dârü’l-Ma‘rife, 1986), 7. 
2 Ebû Abdullah Muhammed b. İsmail el-Buhârî, et-Tarihü’s-Sağîr, cilt 1 (Beyrut: Dârü’l-Ma‘rife, 
1986), 7–8. 
3  Abdurrahman b. Muhammed İbn Haldûn, Kitâbu’l-İber ve Dîvânu’l-Mubtedâ ve’l-Haber fî 
Eyyâmi’l-‘Arab ve’l-‘Acem ve’l-Berber ve Men ‘Asarahum min Ülü’s-Sultâni’l-Ekber, cilt 1 
(Tunus: Ed-Dârü’t-Tûnisiyye, 1984), 37. 
4 Şemsüddîn Muhammed b. Abdurrahman Sühâvî. El-İ‘lân bi’t-Tevbîh li-men Zemme’t-Târîh (1 
b.) (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye.1986), 268.  



 

391 
 

 

faaliyet alanına taşır. Olaylar her zaman gerçekleşebilir; ancak insanlar bunlara 

dikkat etmez, kayda geçirmez ve gözlemlemezlerse bu olaylar tarihsel olarak 

kaydedilenler arasında yer almaz. 

Tarih yazım ve kayıtla ilişkilidir; bir bakıma "efsane" (yani insanın yazıya döktüğü 

olaylar ve hikâyeler) anlamında kullanılır. Buradan “efsane” ve “efsaneler” 

kelimeleri türemiştir. Aynı şekilde, İngilizce  story , İtalyanca  storia , Fransızca 

histoire ve İngilizce history gibi kelimeler de bu anlam kökünden gelir5.  

Arapça’daki ve  "خیرأتلا" kelimeleri ise  "خیراتلا" ya da  ”خرولا“  .kökünden gelir6  ”خرلأا“

Bazı kaynaklara göre bu kelimenin kökeni “ay” ya da “inek yavrusu” anlamlarına 

dayanır  dişi inek anlamına gelir; belki de bu kelimeler arasındaki ortak ”ةخیرولا“ 

nokta, oluşum ve meydana geliş anlamıdır ve ”باتكلا تخرأ“   ifadeleri, bir metne ”ھتخرو“ 

tarih koymak anlamında kullanılır.7 Bu tanımların tümü zaman ve vakti belirleme 

anlamında olup, tarih felsefesi ya da tarih düşüncesini içermez. 

Bazı araştırmacılara göre “tarih” kelimesi Arapça kökenli olup, bazılarına göre ise 

yabancı bir dilden Arapçaya geçmiştir. Arapçada “ ةخیرولا ” kelimesi “ıslak toprak” 

anlamına gelmekte olup, “ خرو“ ،”تخروت“ ،”تخروتسا ” ve “ خروت ” gibi köklerle 

ilişkilendirilmektedir. “ ةخرو ضرأ ” ifadesi ise “gür otla kaplı toprak” anlamında 

kullanılmaktadır. “ باتكلا خرو ” ve “ اذك مویب ھخرأ ” ifadeleri, bir metne belirli bir tarih 

düşmek anlamını taşır. “ حاحصلا راتخم ” adlı sözlükte ise “ خرأ ” fiili “zamanı 

belirlemek” anlamında verilmiş olup, “ اذك مویب باتكلا خرأ ” ve “ ھخرو ” kullanımları aynı 

anlama gelmektedir. Buna göre; tarihin "meydana gelme" veya "duyularla 

algılanabilir hale gelme" anlamı taşıdığıdır. Ay, buzağı ve ağaç gibi şeyler zaman 

içinde oluşmuş ve görünür hale gelmiştir. İşte bu nedenle tarih, zaman içinde 

gerçekleşen bir hareket olarak kabul edilir. Nitekim erken dönem Müslüman 

 
5 Franz Rosenthal, A History of Muslim Historiography, 2. baskı (Leiden: Brill, 1968), 17. 
6 Mecdüddîn Muhammed b. Yaʿkūb Firûzâbâdî. el-Kâmûsü’l-Muhît, (Kahire: Daru'l-Hadis, 2008), 
H maddesi. 
7 Ahmed İlyas Hüseyin. Tarih Bilimi İçin İslami Bir Kavram Geliştirme, 1. Baskı (Kuala Lumpur: 
Uluslararası İslam Üniversitesi 2001), 6-7. 



 

392 
 

 

tarihçilerinden Muhammed b. Cerîr et-Taberî’nin (ö. 310/923) de eserine zamanı 

anlamakla başlamıştır.8  

2. Müslümanlarda Tarih Anlayışı 

Müslümanlar için tarih, anlamı, hedefi ve amacı olan bir olgu hâline gelmiştir. İslâm 

evrenin, hayatın ve insanın yaratılış amacını açıkça ortaya koymuştur. İnsan, 

yeryüzünü imar etmek için ve Allah’a kulluk etmek üzere var edilmiştir9. Böylece 

tarih, ümmî bir toplumun tarihi olmaktan çıkıp, bir kitabı ve mesajı olan bir 

ümmetin tarihi hâline gelmiştir. Aynı zamanda sadece dar kapsamlı rivayetlerin 

aktarımı olmaktan çıkarak, tüm insanlığın tarihi olmuştur10.  

İslâm, hakikat, iyilik ve güzellik değerleri ile insan, evren ve hayat arasındaki 

ilişkiyi uyum içinde sunar. Aynı zamanda, Kur’ân ve hadislerde hem geçmiş hem 

de geleceğe dair haberler de bulunmaktadır. 

İmam Buhârî’in derin bakışı ile tarih, bütüncül bir ilmî anlayış çerçevesinde 

mümkün olabilir. Kur’ân ayetleri ve hadisler, İslâm’ın tarih anlayışını ortaya koyar. 

Bu anlayış bir yöntem ve felsefeye dayanır. Tarih, sadece olayların yıllık olarak 

aktarımı değildir; masal anlatır gibi hikâyeler sunmak da değildir.11  

3. Rivayet ve Haberlerden Tarihe 

Daha önce de belirtildiği gibi, Câhiliye dönemindeki Araplar haberleri, kıssaları, 

rivayetleri ve "eyyam" (önemli günler ve olaylar) anlatılarını pazar yerleri ve 

toplantı salonlarında sözlü olarak aktarırdı. Bu anlatılar, İslâm’ın ortaya 

çıkmasından sonra Müslümanlara da geçmiştir12. Tarih yazımına dair ilk ciddi 

girişimler, Hz. Peygamber (SAV) hayatını konu alan siyer yazımıyla başlamıştır. O 

 
8 Ebu Cafer Muhammed b. Cerir Tebrî. Târîh et-Taberî (Ürdün: Beytü’l-İfkarü’l-Düveliyye), 11; 
Yusuf Karadâvî. Sünnet: Bilgi ve Medeniyet Kaynağı 3. baskı (Kahire 2002), 206. 
9 Kur’ân-ı Kerîm, Hud, 61; Enbiya 105. 
10  İsmâil Râcî Faruqi ve Louise Lamya el-Fârûkî. İslam Medeniyeti Atlası.  (Riyad: Al-Obeikan 
1418 H), 312. 
11 Ebû Abdullah Muhammed b. İsmail el-Buhârî, et-Târîhu’l-Kebîr, cilt 1, 1. Baskı (Beyrut: Dârü’l-
Ma‘rife, 2001), 15. 
12 Tebrî, Târîh et-Taberî, 240-261.  



 

393 
 

 

dönemde bazı âlimler, siyerin yalnızca tarihî bir olaylar dizisi değil, aynı zamanda 

dinî ve medenî boyutları olan bilinçli bir tarihî hareket niteliği taşıdığını idrak 

ederek, onun sistemli bir biçimde kayda geçirilmesine kendilerini adamışlardır. 

Siyer, hem şer‘î hükümlerin tespiti hem de ibret ve örneklik teşkil etmesi 

bakımından temel bir kaynak olarak değerlendirilmiştir. 

Bundan önce Müslümanlar, Kur’ân-ı Kerîm’i erken bir dönemde yazıya geçirme 

konusunda da büyük çaba göstermişlerdir. Kur’ân, daha Hz. Peygamber (SAV) 

hayattayken yazılmaya başlanmıştır13. Aynı şekilde, hadislerin derlenmesi ve 

yazıya aktarılması da oldukça erken bir zamanda gerçekleşmiştir. Bütün bunlar, 

Müslümanlar için tarihle ilgilenmenin dinî bir zorunluluk olduğunu ve İslâm’ın 

doğuşuyla ilgili olayların doğruluğunu araştırma arzusu ile şekillendiğini gösterir. 

Kur’ân ve sünnetin içerdiği ilim, yazılı kültür ve haberin doğruluğunu araştırma 

anlayışı, tarih ilmi için güçlü bir temel oluşturmuştur. Bu sayede İslâm tarihinde 

hem Müslüman toplumların hem de komşu ve çağdaş milletlerin tarihine dair en 

kapsamlı ve titiz tarih yazımları ortaya çıkmıştır. Bu bağlamda tarihçi Rosenthal 

şöyle demiştir: “Abbâsîlerin altın çağında tarihî eserler, Müslüman uyanışının en 

ilerici evrelerinin aynası hâline gelmiştir14. Ancak yine de tarih ilminin, diğer bazı 

ilim dallarına göre daha arka planda kaldığını da belirtmiştir. Bu, Müslüman 

tarihçilerin eserlerinin değersiz olduğu anlamına gelmez; zira onların 

seyahatnameleri, yaşadıkları dönemin en önemli dünya merkezlerini ve olaylarını 

kayıt altına almıştır. 

Siyer alanında birçok Müslüman âlim eser vermiştir. Ancak bize ulaşan en erken 

siyer rivayetleri, İbn İshâk’ın (h. 151 / m. 769) çalışmalarıdır. Bu rivayetler daha 

sonra  İbn Hişam  (ö. 218/833) tarafından olgunlaştırılmış ve sistemli hâle 

getirilmiştir. Gerçek anlamda tarih yazımı ise  Taberî,  Yakubî (ö. 292/905’ten 

 
13Ali bin Süleyman Ubeyd, Kur’ân-ı Kerîm’in Ezberlenmesi ve Yazıya Geçirilmesi (Medine: Kral 
Fahd Mushaf Basım Kompleksi, t.y.), 27 
14 Rosenthal R. , 1968, s. 196. 



 

394 
 

 

sonra),  Mesudî (ö. 345/956)  ve benzeri tarihçilerin genel tarih kitaplarıyla 

gelişmiştir. 

Müslümanların tarih ilmine bu denli erken ve yoğun biçimde yönelmelerinin 

temelinde, Hz. Muhammed’in (SAV) hayatının, yani siyer ve sünnetin kayıt altına 

alınması ihtiyacı bulunmaktadır. Zira bu hayat hem şeriatın hem de dindarlığın asli 

dayanağını teşkil etmektedir. Aynı zamanda bu hayat, ilâhî referansa dayalı bir 

modelin somut tezahürü ve Allah’a yönelmiş insanlığın tarihsel yürüyüşünün 

timsali olarak görülmüştür. İlk dönem tâbiîn âlimleri, bu ağır sorumluluğun 

bilinciyle siyerin sistemli bir şekilde kayıt altına alınması görevini üstlenmişlerdir. 

Böylece ortaya çıkan kayıtlar, yalnızca Hz. Peygamber’in (SAV) hayatını tasvir 

etmekle kalmamış, aynı zamanda ideal insan tipini göstermek amacıyla da kaleme 

alınmıştır. 

Daha sonraki dönemde ortaya çıkan ve  ahbâriyyûn  (haber toplayanlar) olarak 

bilinen tarihçiler, örneğin İbn İshâk (ö. 150/767), Vâkıdî (ö. 207/823) ve İbn Sa‘d 

(ö. 230/845) aktardıkları haberlerde ibret ve öğüt yönünü göz önünde 

bulundurmuşlardır. Çoğu zaman belirli alanlarda uzmanlaşmışlar ve İslâm tarihinin 

belli yönlerine odaklanmışlardır. 

Genel tarih yazımına geçildiğinde ise, tarihçiler insanlığın başlangıcından, Hz. 

Âdem’den itibaren haberler toplamışlardır. Bu, insanlığın kökenini ve kader 

birliğini anlamak amacıyla yapılmıştır. Bu çabalarında önceki toplumların yazılı 

kaynaklarını –ister Yahudilerin Tevrat’ı, Talmudî rivayetleri ve Hristiyanların 

İncil’i, kilise tarihçileri Eusebios (ö. 340) veya Socrates Scholasticus (ö. 439) gibi 

yazarların eserleri başta olmak üzere – kullanmaktan çekinmemişlerdir. Böylece 

İslâm tarih yazımı, yalnızca Müslüman rivayetleriyle sınırlı kalmamış, diğer dinî ve 

kültürel geleneklerin bilgi mirasını da kendi bünyesine katmıştır 

İlk Müslüman tarihçiler, insanlığın ortak kaderini ve tarihsel yürüyüşünün ortak 

hedefe yöneldiğini fark etmişlerdir. Bu sebeple tarih yazmaya başlamadan önce 



 

395 
 

 

zaman kavramı  üzerinde durmuşlardır15. Çünkü insanın hareketi ve etkileşimi 

zaman ve mekâna bağlıdır. 

Bu erken dönem, Müslümanların tarihle ilk ciddi temaslarını temsil eder. Onlar 

tarihi, dini, şeriatı, peygamberliği ve çağrısını anlamanın bir aracı olarak 

görmüşlerdir; bunun için konumuz ile ilgili tarih, İmam Buhârî’nin gözünde bir 

amaç değil, bir  araç  idi. Bu sebeple tarihe felsefi bir bakışla değil, hadis ilmine 

hizmet edecek şekilde yaklaşmıştır. O dönemde tarih, ravilerin doğum ve ölüm 

tarihlerini bilmek açısından önemliydi; böylece güvenilirlikleri anlaşılabiliyordu. 

4. Buhârî’nin et-Târîḫu’l-kebîr Kitabı 

İmam Buhârî, İslâm dini ve inancına olan bağlılığı nedeniyle tarih ilminde etkili 

olmuştur. O, tarih ilminde yalnızca olayları aktarmakla kalmamış, bu ilmi bir ibadet 

ve sorumluluk anlayışıyla icra etmiştir. Bu yaklaşımı, et-Târîhu’l-kebîr adlı 

eserinde de açıkça görülmektedir. Buhârî bu eserinde rivayetleri alfabetik harf 

sırasına göre düzenlemiş, Hz. Peygamber’in (SAV) ismine ittibaen “Muhammed” 

ismiyle başlamış ve diğer isimleri de harf sırasına göre tertip etmiştir16.  

5. Târîhu’l-Kebîr’in Hadis Tarihi ve Tarihsel Değeri 

İmam Buhârî’nin en önemli eserlerinden biri olan et-Târîhu’l-kebîr, yalnızca bir 

hadis râvileri biyografi kitabı olmakla kalmaz, aynı zamanda İslâm tarihçiliği 

açısından da büyük değer taşır. Bu çalışma, hadis rivayet zincirlerinin 

güvenilirliğini belirlemenin ötesine geçerek, tarihsel verilerin değerlendirilmesine 

de katkı sunar17. 

6. Târîhu’l-Kebîr’in Konusu ve İçeriği 

et-Târîhu’l-kebîr, Hz. Peygamber’in (SAV) hadislerini rivayet eden râvilerin ve 

genel olarak rivayet edilen eserlerin biyografik tanıtımlarını içerir. Râvilerin 

güvenilir olup olmadıklarına bakılmaksızın hem sika hem de zayıf râvilere yer 

 
15 Tebrî, Târîh et-Taberî, 11-12. 
16 Buhârî, 2001, et-Târîhu’l-Kebîr, s. 15. 
17 Buhârî, 2001, et-Târîhu’l-Kebîr, s. 15 ve sonrası. 



 

396 
 

 

verilmiştir. Buhârî, bu bilgileri derlerken bizzat sağ olanlardan dinlediklerine, 

rivayetlere ve hadislere dayanmıştır. Eserde geçen isimler, nesep bilgileri ve 

künyeler, bu kaynaklar doğrultusunda tespit edilmiştir. Kitapta aynı zamanda cerh 

ve ta’dîl değerlendirmeleri de yer almakta; bu yönüyle hadis ilminin önemli bir dalı 

olan "illet bilgisi"nin anlaşılmasında temel kaynaklardan biri olarak kabul 

edilmektedir18.  

7. Târîhu’l-Kebîr’ın Metodolojisi 

Buhârî, kitabına kısa bir mukaddime ile başlamış, burada Kureyş kabilesinin 

faziletine ve Allah’ın (c.c.) Hz. Peygamber’ini (SAV) bu kabileden seçmesine 

değinmiştir. Ardından Hz. Resûlullah’ın (SAV) kısa bir biyografisine, soyunun Hz. 

Âdem’e (a.s.) kadar uzanışına, bazı fizikî ve ahlâkî vasıflarına, peygamberlik 

süresine ve vefatına dair bilgileri sunmuştur. Ayrıca hicrî takvimin Hz. Ömer (r.a.) 

döneminde nasıl başlatıldığını da açıklamıştır19.  

7.1. Alfabetik Tasnif ve Yapısal Özellikler 

Buhârî, kitabını alfabetik bir düzene göre tertip etmiştir. Bu tasnifte önce kişinin 

isminin ilk harfi, ardından babasının isminin ilk harfi esas alınmıştır. Bununla 

birlikte, Hz. Peygamber Efendimiz’in (SAV) adına duyduğu hürmetten ötürü esere 

‘Muhammed’ ismiyle başlamış, daha sonra ise elif, bâ ve diğer harflerle devam 

etmiştir. Eserde sahâbe isimlerine ayrıca öncelik tanınmış; onların isimleri 

babalarının isimlerine bakılmaksızın alfabetik listenin başına yerleştirilmiştir. Bu 

grubu tâbiîn, ardından tebeu’t-tâbiîn ve daha sonraki nesillerin âlimleri takip 

etmiştir. Ayrıca, ismi kesin olarak bilinmeyip yalnızca künyesiyle tanınan 

şahsiyetler de (‘Ebû Fulân’, ‘İbn Fulân’ gibi) alfabetik düzen içerisinde 

kaydedilmiştir. Örneğin, ‘Ebû Hüreyre ed-Devsî’, ‘Abdullah b. Mes‘ûd’, ‘İbrahim 

b. İsmâil’ ve ‘Ali b. Abdullah’ gibi sahâbe ve tâbiîn örnekleri ilgili harfler altında 

zikredilmiştir20.  

 
18 Buhârî, 2001, et-Târîhu’l-Kebîr, s. 15 -21. 
19 Buhârî, 2001, et-Târîhu’l-Kebîr, s. 11 -14. 
20 Buhârî, 2001, et-Târîhu’l-Kebîr, s. 15. 



 

397 
 

 

7.2. Tarih Yazıcılığı Açısından Değeri 

Her ne kadar et-Târîhu’l-Kebîr hadis râvilerinin biyografilerine odaklanan bir eser 

olsa da içerdiği bilgiler genel İslâm tarihçiliği açısından da son derece önemlidir. 

Hadis râvilerinin yaşadığı dönemler, coğrafyaları, aralarındaki ilişkiler ve bazı 

tarihî olaylara yaptıkları atıflar, eseri klasik tarih kitaplarında geçen haberlerin 

tenkidi açısından değerli kılmaktadır21. 

Bu kitap, her ne kadar hadis râvilerini konu edinse de genel tarih kitaplarında geçen 

bazı tarihî bilgilerin doğruluğunu tespit etmede, özellikle tarihî tenkide ihtiyaç 

duyulan ve üzerinde ihtilaf bulunan rivayetlerde, önemli ve değerli bilgiler 

sunmaktadır. Nitekim Buhârî, örneğin ‘Abdullah b. Übeyy b. Selûl’ün Medine’deki 

konumuna dair rivayetleri aktarırken, farklı râvilerin isnadlarını mukayese ederek 

haberlerin güvenilirlik derecesini ortaya koymuştur. Yine ‘Abdullah b. Zübeyr’in 

doğum tarihi veya Hz. Osman’ın şehadetiyle ilgili farklı rivayetler zikredilmiş, 

râvilerin durumuna işaret edilerek tarihçiler için kritik malzeme sunulmuştur22.  

8. Buhârî’nin et-Târîhu’s-Sagîr Kitabı 

Buhârî, et-Tarihu’s-sağîr adlı kitabını, daha geniş kapsamlı olan et-Târîhu’l-

kebîr'in bir özeti şeklinde kaleme almış; fakat bu çalışmasında farklı bir yöntem 

benimsemiştir. Buhârî, bu eserinde şahısları ölüm tarihlerine göre sıralayarak 

kronolojik bir düzen oluşturmuş; biyografileri kısaltmış ve bazı rivayetleri, 

gerekçelerini belirtmeksizin çıkarmıştır. Bu yönüyle kitap, yalnızca bir hadis 

râvileri ansiklopedisi değil, aynı zamanda erken dönem İslâm tarihini sistematik 

biçimde sunan bir kaynaktır. 

Buhârî eserde, Hz. Peygamber’in (SAV) hayatından vefatına kadar bahsetmiş23, 

ardından muhacirler, ensar ve tabiîn tabakalarını sırasıyla ele almıştır. Bu sunum, 

 
21 Buhârî, 2001, et-Târîhu’l-Kebîr. s16 
22 Buhârî, 2001, et-Târîhu’l-Kebîr, s. 52. 
23 Buhârî, 1986, et-Tarihü’s-Sağîr, c.1, s. 50. 



 

398 
 

 

sadece isnad zincirlerini değil, aynı zamanda İslâm toplumunun ilk oluşum 

evrelerini de tarihsel olarak izleme imkânı tanır24  

Eserde özellikle Habeşistan’a hicret konusu dikkat çekici biçimde işlenmiştir. 

Buhârî, bu ilk hicret hareketine katılan önemli sahâbelerini zikretmiştir25. Bunlar 

arasında; Hz. Osman b. Affân ve onun eşi, Hz. Peygamber’in (s.a.v.) kızı Rukiyye, 

Hz. Ca‘fer et-Tayyâr ve eşi Esma bint Umeys gibi isimler yer almaktadır. Ayrıca, 

Habeşistan’da doğan Abdullah b. Ca‘fer gibi sahâbîlere de değinmiş; ardından 

onların Medine’ye dönüş süreçlerini ve burada yaşanan gelişmeleri tarihî verilerle 

aktarmıştır26.  

Buhârî, kitabında Medine dönemi hakkında da güvenilir ve detaylı bilgiler sunmuş; 

büyük sahâbelerin vefatlarını ve Hulefâ-i Râşidîn dönemindeki olayları aktarmıştır. 

Tüm bu bilgileri, genellikle on yıllık dönemler şeklinde kronolojik olarak sunmuş; 

böylelikle klasik “havâdis” (yıllık tarih) metodunu andıran bir yapı oluşturmuştur27.  

Buhârî’nin bu eseri sadece hadis râvilerini değil; aynı zamanda İslâm tarihinin 

temel yapı taşlarını da incelemeye imkân tanıyan güvenilir bir tarih kaynağıdır. 

9. İmam Buhârî’nin Tarih Yazımına Katkıları 

İmam Buhârî, esasen bir muhaddis olarak tanınmasına rağmen, tarih ilminin 

metodolojisine yaptığı katkılar, bu alanın gelişiminde Müslümanlar nezdinde temel 

taşlardan biri hâline gelmiştir. 

9.1. Haber ve Tarihî Senedin Eleştirisi 

Buhârî’nin tarih ilmindeki en önemli katkılarından biri, hadis ilminde olduğu gibi 

tarihî rivayetlere de sened (rivayet zinciri) tahkiki yöntemini dâhil etmesidir. Bu 

yaklaşım şu sonuçları doğurmuştur: 

 
24 Buhârî, 1986, et-Tarihü’s-Sağîr, c.1, s. 55 -116. 
25 Buhârî, 1986, et-Tarihü’s-Sağîr, c.1, s. 28-30. 
26 Buhârî, 1986, et-Tarihü’s-Sağîr, c.1, s. 27-28. 
27 Buhârî, 1986, et-Tarihü’s-Sağîr, c.1, s. 116 ve sonrası. 



 

399 
 

 

• Senedi muttasıl olmayan tarihî rivayetler kabul edilmemiştir28. Örneğin, Hz. 

Ali’nin doğum tarihi konusunda senedi kopuk bir rivayeti kaydeden bazı 

tarihçiler bu bilgiyi eserlerine almışken, Buhârî bu tür rivayetleri reddetmiş 

ve yalnızca güvenilir isnad zinciriyle gelen rivayetlere yer vermiştir. Benzer 

şekilde, Abdullah b. Abbas’ın yaşına dair farklı rivayetler aktarılırken, 

senedi sahih olmayan rivayetler görmezden gelinmiş; muttasıl senedle gelen 

rivayet tercih edilmiştir. Bu durum, Buhârî’nin tarih ilminde de hadis 

usulünü titizlikle uyguladığını göstermektedir. 

• Rivayet eden kişilerin adalet ve zabt yönünden değerlendirilmesi esas 

alınmıştır, yani doğruluk ve güvenilirlikleri araştırılmıştır. 

• Tarihçilerin ve râvilerin rivayetleri, cerh ve ta’dîl kuralları çerçevesinde 

incelenmiştir. 

Bu yöntem sayesinde, Müslümanların tarihî rivayetleri eleştirel bir süzgeçten 

geçirme bilinciyle değerlendirmeleri mümkün olmuş, tarihî bilgi, hikâye ve 

söylentilerden ayrılmıştır. 

9.2. Zaman Dizini ve Tabakalandırma Yöntemi 

İmam Buhârî, hem et-Târîhu’s-sağîr hem de et-Târîhu’l-kebîr adlı eserlerinde tarihî 

malzemeyi zaman sıralamasına göre düzenlemiş ve tabakalar metodunu 

benimsemiştir.29 Bu sayede olayların kronolojisi daha kolay anlaşılmış, şahıslar 

arası ilişkiler ve tarihî bağlam daha net şekilde ortaya konmuştur. 

9.3. Ricâl İlmi ile Tarihin Birleştirilmesi 

Buhârî, tarih anlatımına biyografik bir boyut kazandırmış, yalnızca râvilerin 

isimlerini vermekle kalmayıp, onların hayat öykülerini ve yaşadıkları tarihî olayları 

da kayda geçirmiştir. Bu sayede şahıslar, yalnızca birer isim değil, yaşadıkları 

dönemin sosyal, siyasî ve dinî bağlamı içinde değerlendirilmiştir. Bu yaklaşım, 

 
28 Buhârî, 2001, et-Târîhu’l-Kebîr, s. 74. 
29 Buhârî, 1986, et-Tarihü’s-Sağîr, c.1, s. 117-125. 



 

400 
 

 

şahıslarla tarihî olaylar arasında canlı bir bağ kurmuştur (Buhârî, 2001, et-Târîhu’l-

Kebîr, s. 46-47). 

9.4. Yıllara Göre Tarih Yazımı  

Özellikle et-Târîhu’s-sağîr’de, Buhârî pek çok ölümü ve tarihî olayı on yıllık 

dönemler hâlinde tasnif etmiştir. Bu yönüyle İslâm tarihçiliğinde yıllık kayıtlar 

(havâdis/havalî) sistemine öncülük etmiş ve bu yöntemi kendisinden sonra gelen 

Taberî gibi büyük tarihçilere miras bırakmıştır.  

9.5. Biyografilerde Kimlik Tespiti ve Tarihsel Ayıklama 

Buhârî, ricâl ilminde isim benzerliklerini ayırt etmek, soyları, künyeleri ve doğum-

ölüm tarihlerini doğru tespit etmek için benzersiz bir titizlik sergilemiştir.30 

Örneğin, ‘Abdullah b. Abbas’ ile ‘Abdullah b. Amr’ isimlerini taşıyan râvileri 

birbirinden ayırırken hem künyelerini hem de yaşadıkları dönemi dikkate almış ve 

yanlışlıkla birbiriyle karışmalarını önlemiştir. Bu yaklaşımı, daha sonra âlimlerin 

tarihî eleştirilerinde başvurdukları önemli bir temele dönüşmüştür.  

9.6. Zayıf ve Masalsı Rivayetlerin Reddedilmesi 

İmam Buhârî’nin en önemli özelliklerinden biri, pek çok tarihçinin aksine, 

rivayetlerin doğruluğu konusunda seçici olmasıdır. O, yalnızca güvenilirliği sabit 

olan şahıslardan gelen sağlam rivayetleri aktarmış, isnadı olmayan, masalsı ya da 

İsrâiliyat türünden hikâyeleri kitabına almamıştır. Örneğin, Hz. Âdem’den 

başlayarak peygamberlerin hayatına dair çeşitli İsrâiliyat rivayetleri mevcuttur; 

bunlardan bazıları, belirli râvilerden senedi muttasıl olmayan masalsı hikâyeler 

içerir. Buhârî, bu tür rivayetleri reddetmiş ve yalnızca güvenilir râvilerden gelen 

haberleri kaydetmiştir. Benzer şekilde, Hz. Musa ve Hz. İsa ile ilgili halk arasında 

dolaşan bazı abartılı rivayetleri eserlerine almamış, tarihî bilgiyi hurafe ve 

mitolojiden arındırma gayesini sürdürmüştür”31. 

 

 
30 Buhârî, 1986, et-Tarihü’s-Sağîr, c.1, s. 125-126. 
31 Buhârî, 2001, et-Târîhu’l-Kebîr, s. 102-105. 



 

401 
 

 

9.7. Eleştirel Tarih Okulunun Kuruculuğu 

İmam Buhârî, hadis ilmindeki metodunu tarih alanına da uygulayarak, eleştirel tarih 

anlayışını şekillendirmiştir. Bu yaklaşımı, sonraki dönemlerde Müslim, İbn Sa’d (ö. 

230/845), Zehebî (ö. 748/1348) ve İbn Hacer (ö. 852/1449) gibi büyük âlimler 

benimsemiş ve sürdürmüştür. 

İmam Buhârî, daha erken bir dönemde, tarihi yalnızca bir anlatı olmaktan çıkarıp, 

bilgiye ve tahkike dayalı bir ilim dalı hâline getirmiştir. Hadis alanında olduğu gibi, 

tarihî rivayetlerin değerlendirilmesinde de Müslümanlara güçlü bir tenkit ve tasnif 

metodolojisi kazandırmıştır. O, tarihî rivayetleri eleştirme konusunda 

Müslümanlara nasıl bir yol izlemeleri gerektiğini öğretmiş; geçmişi anlamada 

sadece anlatılara değil, belgeye dayalı güvenilir bilgiye ulaşmanın yolunu açmıştır.  

Sonuç 

Tarih ilmi, insanlık için genel anlamda, Müslümanlar için ise özelde en yüce 

ilimlerden biri olmuştur. Bunun temel nedeni, tarihin insanın hareketiyle –özellikle 

de vahyin inişiyle birlikte başlayan İslâmî hareketle– doğrudan bağlantılı olmasıdır. 

Bu bağ, Müslümanlarda, nübüvveti çevreleyen olaylara, öncesine ve sonrasına dair 

sürekli bir ilgi doğurmuştur. Ancak mesele, sadece olayların tespit edilmesi ve tarihi 

kayıtlara geçirilmesiyle sınırlı kalmamış, bunun ötesine geçilerek tarih ilminin 

temelleri atılmış, bu alanda ciddi eserler kaleme alınmıştır. 

Bu bağlantının en açık örneklerinden biri, hadis âlimlerinin imamı olan  İmam 

Buhârî’nin tarih ilminde ortaya koyduğu çalışmalarda görülür. O, et-Târîhü’l-kebîr, 

ve et-Târîhü’s-sağîr adlı eserlerinde sadece Hz. Peygamber’in (SAV) hayatına dair 

bilgiler sunmakla kalmamış, aynı zamanda tarihî bilginin aktarılmasında takip 

edilmesi gereken  metodik bir yaklaşım  da geliştirmiştir. Bu yaklaşım, sadece 

olayların nakledilmesi değil, aynı zamanda bu bilgilerin  içsel tenkidini  (nassın 

içeriğine dair değerlendirmeyi) de içermektedir. Bu ise, tarihin efsane ve zanna 

dayalı söylemlerden ve hükümdarları övmeye yönelik yazım biçimlerinden 

ayrılarak, gerçek bir ilim disiplini hâline gelmesini sağlamıştır. 



 

402 
 

 

İmam Buhârî, et-Târîhü’l-kebîr’inde kişilerin biyografilerini harf sırasına göre 

sunarken, aynı zamanda tarihî bir ansiklopedi ortaya koymuştur. Bu eser, tarih 

araştırmacılarının, rivayet edilen kişilere ve bu kişilerin Hz. Peygamber’le olan 

ilişkilerine dair güvenilir bilgilere ulaşmasını sağlamıştır. Onun uyguladığı 

sistematik yöntem, haberin doğruluğunu araştırmak ve tarihî malzemenin 

değerlendirilmesinde kullanılacak yöntemleri belirlemek açısından büyük önem 

taşır. Bu, günümüzde  iç tenkit  (nass tenkidi) olarak bilinen metotla da birebir 

örtüşmektedir. 

İmam Buhârî’nin sened ve râvilerle olan ilgisi, sadece hadis çevresiyle sınırlı 

kalmamış; Habeşistan’a ve Medine’ye hicret gibi siyerle alakalı olaylara dair 

bilgilerle birlikte, nübüvvet dönemine dair geniş çaplı tarihî malzemeyi de 

içermiştir. Bu eserleri, İslâm’ın doğuş dönemine ait olayların en önemli belgeleri 

olarak kabul edilir ve tarih ilminin gelişiminde belirleyici rol oynamıştır. Onun 

getirdiği bu eleştirel tarih yazımı anlayışı, tarihî hakikati hurafe ve efsanelerden 

ayırmak açısından son derece değerlidir. 

Buhârî’nin erken dönemde yazdığı bu kitaplar, İslâm’ın ilk yıllarına dair en 

güvenilir bilgileri barındırmaktadır. Bu yönüyle, tarih alanında da bir öncüdür ve 

bu alandaki katkıları asla göz ardı edilemez. Onun eserleri, nasıl ki hadis ilminde 

temel kaynaklar arasında yer alıyorsa, aynı şekilde tarih yazımı açısından da 

önemli, güvenilir ve tartışmaya açık bir kaynak konumundadır. Bu tarihî malzeme, 

modern tarih yazımı ve tenkit yöntemleriyle yeniden değerlendirilmelidir. 

Bu büyük çaba, günümüz araştırmacılarının daha derinlemesine çalışmalarına 

ihtiyaç duymaktadır. Buhârî’nin tarih alanındaki katkılarının insanlık tarihi 

üzerindeki etkisini ortaya koyacak kapsamlı ve titiz çalışmalar yapılmalıdır. Bu 

kapsamda, uzman akademisyenler öncülüğünde ve genç araştırmacıların 

katılımıyla oluşturulacak ilmî araştırma merkezleri sayesinde  süreklilik arz eden 

tarihsel çalışmalar  yürütülebilir. Böylece bu büyük tarihî miras üzerinde yeni ve 

güvenilir tarih okulları kurulabilir, tarihî malzemenin karmaşık yönleri açıklığa 

kavuşturulabilir ve hem akademik çevrelere hem de insanlığa fayda sağlayacak 

katkılar sunulabilir. 



 

403 
 

 

Kaynakça 

Buhârî, Ebu Abdullah Muhammed b. İsmail. (1986). et-Tarihü’s-Sağîr (1 b., Cilt 

1). (M. İ. Zeyd, Dü.) Beyrut: Dârü’l-Ma'rife. 

Buhârî, Ebu Abdullah Muhammed b. İsmail. (2001). et-Târîhu’l-Kebîr (1 b., Cilt 

1). (A. A. el-Atâ, Dü.) Beyrut: Dârü’l-Kutub el-İlmiyye. 

Faruqi, İsmâil Râcî ve Louise Lamya el-Fârûkî. (1418 H). İslam Medeniyeti Atlası. 

Riyad: Al-Obeikan. 

Firûzâbâdî, Mecdüddîn Muhammed b. Yaʿkūb. (2008). el-Kâmûsü’l-Muhît, . 

Kahire: Daru'l-Hadis. 

Haldûn, Abdurrahman. b. (1984). Kitâbu’l-İber ve Dîvânu’l-Mubtedâ ve’l-Haber fî 

Eyyâmi’l-‘Arab ve’l-‘Acem ve’l-Berber ve Men ‘Asarahum min Ülü’s-

Sultâni’l-Ekber (Cilt 1). Tunus: Ed-Dârü’t-Tûnisiyye. 

Hüseyin, Ahmed İlyas. (2001). Tarih Bilimi İçin İslami Bir Kavram Geliştirme (1 

b.). Kuala Lumpur: Uluslararası İslam Üniversitesi. 

Karadâvî, Yusuf. (2002). Sünnet: Bilgi ve Medeniyet Kaynağı (3 b.). Kahire. 

Rosenthal, R. (1968). A History of Muslim Historiography (2 b.). Leiden. 

Sühâvî, Şemsüddîn Muhammed b. Abdurrahman. (1986). El-İ‘lân bi’t-Tevbîh li-

men Zemme’t-Târîh (1 b.). (F. Rosenthal, Dü.) Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-

İlmiyye. 

Tebrî, Ebu Cafer Muhammed b. Cerir, Târîh et-Taberî (Ürdün: Beytü’l-İfkarü’l-

Düveliyye). 

Ubeyd, Ali bin Süleyman. (t.y.). Kur’ân-ı Kerîm’in Ezberlenmesi ve Yazıya 

Geçirilmesi (1. bs.). Medine: Kral Fahd Mushaf Basım Kompleksi. 

 

  



 

404 
 

 

Osmanlı’da Buhârî’nin Yeri ve Sûfî Tarikatlarla İlişkisi 

 

Zeynep Erçetin Yavuz* 

 

Özet 

Bu tebliğde, Osmanlı ilmî ve tasavvufî geleneğinde Buhârî’nin yeri ele alınacaktır. 

Hadis ilminin Osmanlı’daki konumu ve Sahîhu’l-Buhârî’nin medreselerdeki ders 

müfredatında oynadığı rol öncelikle ele alınacak, ardından tarikatlar ile Buhârî 

arasındaki ilişki incelenecektir. 

Tasavvuf ehlinin hadis ilmine yaklaşımı, Osmanlı tarikatlarında da güçlü bir şekilde 

gözlemlenmiştir. Tarikatların zikir, râbıta ve ahlâkî öğretileri hadislerle 

temellendirilmiş, Buhârî’de geçen bazı hadisler tarikatların meşruiyetini 

savunmada kullanılmıştır. Meşhur mutasavvıflardan İsmail Hakkı Bursevî ve 

Ahmed Ziyâeddin Gümüşhanevi gibi isimler, eserlerinde İmam Buhârî’nin 

Sahîhu’l-Buhârî’sinden alıntılar yaparak tasavvufî öğretilerini desteklemişlerdir. 

Tekkelerde Buhârî-i Şerîf okunması, hem tarikat mensupları için bir eğitim geleneği 

olmuş hem de hadis ilminde derinleşmeyi teşvik etmiştir. Bu okumalar, özellikle 

Ramazan aylarında ve özel günlerde yoğunlaşmış, tekkelerde düzenlenen hadis 

halkalarında Buhârî’den seçilmiş hadisler şerh edilerek sûfî düşünceyle bağlantısı 

kurulmuştur. 

Anahtar kelimeler: Osmanlı, Buhârî, tasavvuf, hadis, sûfî. 

 

 

 

 

 
* Dr., Bağımsız Araştırmacı. 



 

405 
 

 

The Place of Bukhari in the Ottoman Empire and His 

Relationship with Sufi Orders 

 

Zeynep Erçetin Yavuz* 

 

Abstract 

This article examines the place of Bukhari in the Ottoman scholarly and sufi 

tradition. It will first address the status of hadith studies in the Ottoman Empire and 

the role of Sahih al-Bukhari in the madrasa curriculum, followed by an analysis of 

the relationship between Sufi orders and al-Bukhari. 

The approach of the sufis to the hadith studies was also strongly observed in the 

Ottoman Sufi orders. The practices of dhikr, rabita, and moral teachings within 

these orders were grounded in hadith, and certain hadiths from Sahih al-Bukhari 

were used to defend the legitimacy of Sufi orders. Famous sufis such as Ismail 

Hakki Bursevi and Ahmed Ziyaeddin Gümüşhanevi supported their sufi teachings 

by quoting from Imam Bukhari’s Sahih al-Bukhari in their works. The reading of 

Sahih al-Bukhari in Sufi lodges became both an educational tradition for members 

of the orders and a means of deepening their knowledge of hadith. These readings 

intensified especially during Ramadan and religious occasions and selected hadiths 

from al-Bukhari were explained in hadith circles organized in the lodges, 

establishing a connection with Sufi thought. 

Keywords: Ottoman, Bukhari, tasawwuf, hadith, sufi. 
 

 

 

 
* PhD, Independent Researcher. 



 

406 
 

 

Giriş 

İslâm dünyasında sevap kazanma, maddî-manevî sıkıntılardan, hastalık ve 

belalardan, düşman saldırılarından korunmak ve isteklerin gerçekleşmesini temin 

etmek için en çok okunan ve hatmedilen hadis kitabının İmam Buhârî’nin Sahîhu’l-

Buhârî’si olduğu bilinmektedir.1 Osmanlı toplumunda 3 kitap “şerif” sıfatıyla 

anılmıştı. Buhârî-i Şerif, Mesnevî-i Şerif, Şifâ-i Şerif. Bu kitaplar Kur’ân-ı Kerîm’i 

daha iyi anlamaya vesile olmaları dolayısıyla yüksek bir değer görmüştür.2 

Osmanlı’da vakıf kurucuları cami, mektep, medrese, tekke, zâviye gibi hayır 

kurumları kurmakla yetinmemiş; bu kurumlarda belli kitapları okutacak olanlara da 

maaş bağlanmıştı. Vakfiyelerde kendilerine ücret tahsis edilen meslekler en çok 

okunan kitaplar hakkında bilgi vermektedir: Mevlidhan, Muhammediyehan, 

Mesnevihan, Delâil-i Şerifhan, İlmihal Hocası, Şifâ-i Şerif Hocası, Buhârîhan, 

Müslimhan, Risale-i Birgivî Hocası gibi.3 

Osmanlı tarihi incelendiğinde camilerde, medreselerde, tekke ve türbelerde 

Sahîhu’l-Buhârî okunduğuna dair kayıtlar mevcuttur. Osmanlı’da muhtelif 

mekanlarda Buhârî-i Şerif okuyan kimselere ise genel olarak “Buhârîhan” adı 

verilmişti. Buhârî okuyacak kişiler dersiâmlar4 arasından seçiliyordu, dersiâmlar 

öncelikle medreseden mezun olmalı ardından Buhârî-i Şerif derslerini okutabilecek 

yeterliliğe sahip olduklarını bir imtihanla ispat ederek bu göreve layık görülmeliydi. 

Böylece, Buhârî derslerinin ehil kişilerce okutulması sağlanmak istenmiştir.5 

 

 

 
1 M. Yaşar Kandemir, “Hatim”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 
Yayınları, 1997), 16/469-470. 
2 Mustafa Kara, Türk Tasavvuf Tarihi Araştırmaları: Tarikatlar, Tekkeler, Şeyhler (İstanbul: Dergâh 
Yayınları, 2010), 166. 
3 M. Kara, Türk Tasavvuf Tarihi Araştırmaları, 125. 
4 Dersiâm, medreselerde talebelere ders okutma ve camilerde halka açık ilim meclisleri düzenleme 
yetkisine sahip müderrislere verilen bir unvandır (Mehmet İpşirli, “Dersiâm”, Türkiye Diyanet Vakfı 
İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1994), 9/185). 
5 Mustafa Celil Altuntaş, Osmanlı İlim Geleneğinde Buhârîhânlık (Konya: Selçuk Üniversitesi, 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2010), 43. 



 

407 
 

 

1. Padişah Himayesinde Buhârî Okumaları 

Osmanlı padişahları Buhârî-i Şerif’in okunması için bazı tahsisatlar ayırmışlardı. 

Bursa’da Sultan Osman, Orhan, I. Murad, I. Bayezid, Çelebi Mehmed ve II. 

Murad’ın türbelerinde, senede bir defa Buhârî-i Şerif okumak üzere 10 dersiâma 

750’şer kuruş ödenmesine dair 1855’te bir irade çıkarılmıştı.6 Buhârî okunması ile 

ilgili görevlendirme yapan diğer Osmanlı padişahları Fatih Sultan Mehmed (1451-

1481), Kanûnî Sultan Süleyman (1520-1566), I. Mahmud (1730-1754), II. Mahmud 

(1808-1839) ve Abdülmecid (1839-1861)’dir. Görevlendirdikleri toplam kişi sayısı 

45’ti. Bunlardan sadece biri Kanûnî’nin kendi camii olan Süleymaniye’de 

Buhârî’yi okutmakla hususî olarak görevlendirdiği dersiâmdır. Diğer 44 kişiden 

26’sı Buhârî okuma işini camide yaparken 18’i türbelerde okumuştu. Buhârî-i Şerif 

eğer türbede okunuyorsa cuma ve salı olmak üzere haftada 2 gün sabahları bizzat 

gelerek okumaları gerekmekte ve vazifesini aksatan olursa yerlerine başkası 

görevlendirilmektedir. Buhârî’nin camide okunması durumlarında ise camiye göre 

değişkenlik gösteren farklı günler söz konusu olabilmekteydi. Nallı Mescid’de 

pazartesi ve perşembe, Hırka-i Şerif Camii’nde cuma ve salı sabahları, Ayasofya’da 

her sabah ve Fatih Camii’nde ise vakit fark etmeksizin ayda bir Buhârî hatmi 

şeklinde okunmaktaydı.7 I. Abdülhamid, Buhârî ve Müslim okuyacak 20 öğrenciye 

yevmiye olarak 20 akçe verilmesini şart koşmuştu. Mekke’de her gün Buhârî-i Şerif 

okunması için 1826’da irade çıkartılmış ve Seyyid Hüseyin b. Abdurrahman 

Efendi, yıllık 1.300 kuruş ücret verilmesi karşılığında bu göreve getirilmişti.8 Sultan 

Abdülmecid tarafından yaptırılan Hırka-i Şerif Camii’nde her sene Ramazan ayında 

Buhârî-i Şerif hatmi yapılması bir gelenek haline gelmişti. 29 Ocak 1899 (17 

Ramazan 1316) tarihli bir belgede, hangi gün Buhârî hatmine başlanacağına dair 

 
6 Salih Karacabey, “Hadis Öğretiminde Medrese ve Dâru’l-Hadislerin Yeri”, Anadolu’da Hadis 
Geleneği ve Darü’l-Hadisler Uluslararası Katılımlı Sempozyum 30 Nisan-1 Mayıs 2011, 224-225. 
7 Nesimi Yazıcı, “Osmanlı Dini Hayatından Bir Kesit: Buhari Hatmi”, Türk Yurdu, c. 19-20, sy. 
148-149 (Aralık 1999-Ocak 2000): 350. 
8 Karacabey, “Hadis Öğretiminde Medrese ve Dâru’l-Hadislerin Yeri”, 225. 



 

408 
 

 

padişah iradesi çıkması halinde ona göre hareket edileceği, Evkâf-ı Hümâyun 

Nâzırı Abdullah Galib Paşa tarafından arz edilmişti.9  

Buhârî-i Şerif okutulması uygulamasının Sultan II. Abdülhamid döneminde de 

sürdürüldüğü anlaşılmaktadır. II. Abdülhamid döneminde Mâbeyn-i Hümâyun’da 

her ay Sahîhu’l-Buhârî okunarak hatmedildiği ve bu uygulamanın padişahın 

iradesiyle gerçekleştiği döneme ait arşiv belgelerinde açıkça belirtilmektedir. 1900 

yılı mart ayında da padişahın huzurunda hatmin tamamlanmasına muvaffak 

olunduğu hususunda padişahın kâtiplerinden Ali el-Bağdadî’nin arzı 

bulunmaktadır.10 Sarayda düzenli olarak gerçekleştirilen bu tür okumaların 

padişahın doğrudan isteği ve himayesiyle sürdürülmesi hem mânevî hem de siyasî 

açıdan önemlidir. Bu uygulama, II. Abdülhamid’in hadis ilmine ve özellikle 

Sahîhu’l-Buhârî’ye verdiği önemin yanı sıra Hz. Peygamber’e duyduğu derin 

muhabbetin de bir tezahürü olarak değerlendirilebilir. 

Sahîhu’l-Buhârî okunan mekanlardan biri de Topkapı Sarayı’nda yer alan Hırka-i 

Saadet Dairesi’ydi. 1852 (1268) yılında Hırka-i Saadet Dairesi’nde Buhârî okuyan 

Nazillili Mehmed Efendi vefat ederek yerine Nevşehrî Müftizade Ahmed Hazım 

Efendi görevlendirilmişti.11 

Topkapı Sarayı arşivinde yer alan bir belgeye göre Duahane’de Sahîhu’l-Buhârî 

okuyan kimseler her hatim ettiğinde Şeyhülislam huzurunda duası yapıldığı 

belirtilmiş ve Şeyhülislam Efendi, kıraati yapanlar için padişahtan atiyye talebinde 

bulunmuştur.12 Bu uygulama, Buhârî kıraatine verilen önemi göstermesi açısından 

dikkat çekici bir örnektir. 

2. Türbe, Medrese, Kütüphaneler ve Dârülhadislerde Buhârî Okumaları 

Türbelerde Buhârî -i Şerif okunduğuna dair çeşitli kayıtlar bulunmaktadır. Eyüp 

Sultan’da Hazreti Halid Türbesi Buhârî-i Şerif okunan mekanlardan biriydi. İlk 

 
9 BOA, Y.MTV, 186/42, 17 Ramazan 1316/29 Ocak 1899. 
10 BOA, Y.PRK.SGE, 8/107, 28 Zilkade 1317/30 Mart 1900. 
11 M.C. Altuntaş, “Osmanlı İlim Geleneğinde Buhârîhânlık”, 117-118; BOA, A.MKT.NZD, 57/62, 
lef 1. 
12 BOA, TSMA.e, 310/33. 



 

409 
 

 

intisabı Hacı Feyzullah Efendi’den olan ardından Fahreddin Dede’den başına sikke 

giyen Hoca Osman Hilmi Efendi, Hazreti Halid Türbesi’nde türbedarlık ve 

Kalenderhane Mektebi’nde başmuallimlik yapmaktaydı. Hazreti Halid Türbesi’nde 

Buhârî-i Şerîf mukarrirliği vazifesini yürütmekteydi.13 Buhârî-i Şerif bu türbede her 

sabah okunmaktaydı.14 

Sultan Mahmud Türbesi’nde Buhârî-i Şerif okunduğu15 Yavuz Sultan Selim Camii 

Külliyesi içinde yer alan Sultan Abdülmecid Türbesi’nde salı günleri sabah 

namazından sonra Şifâ-i Şerif, cuma günleri sabah namazından sonra Buhârî-i Şerif 

okunduğu kaydedilmiştir.16 

Osmanlı medreselerinde Buhârî’nin hadis kitabının okutulduğuna dair çok sayıda 

kayıt bulunmaktadır. Gelibolulu Mustafa Âlî’nin (ö. 1008/1600) aktardığına göre 

Sahn medreselerinde ders kitapları olarak fıkıhtan el-Hidâye, usûl-i fıkıhtan Şerh-i 

Adud ve Telvîh, hadisten Buhârî’nin Sahîh’i okutulmaktaydı.17 16. yüzyıl 

âlimlerinden Taşköprülüzâde Ahmed Efendi’nin (ö. 968/1561) Osmanlı 

medreselerinde hadis kitaplarından Sahîhu’l-Buhârî’yi de okuttuğu 

anlaşılmaktadır.18 Yine terekeler incelendiği zaman sıklıkla rastlanan eserlerden biri 

Buhârî’nin hadis kitabıydı.19 

1740-41 yılında Ayasofya Camii bitişiğinde 4.000 cilt kitap içeren bir kütüphane 

açılır. Her gün kuşluk vaktinde kütüphanede 10 kişi Buhârî-i Şerif kıraat eder ve 

 
13 Mustafa Koç, Fatih-Revnakoğlu’nun İstanbul’u (İstanbul’un İç Tarihi) (İstanbul: Fatih 
Belediyesi Kültür Yayınları, 2021), 3/1065. 
14 Koç, Fatih-Revnakoğlu’nun İstanbul’u, 3/1083. 
15 Koç, Fatih-Revnakoğlu’nun İstanbul’u, 2/613. 
16 Koç, Fatih-Revnakoğlu’nun İstanbul’u, 1/324. 
17 Bilgin Aydın-İsmail E. Erünsal, “Tereke Kayıtlarına Gore Osmanlı Medrese Talebelerinin 
Okuduğu 
Kitaplar (XVII-XX. Yuzyıllar)”, Osmanlı Medreseleri: Eğitim, Yönetim ve Finans, İstanbul, 2019, 
93-120. 
18 İsmail Hakkı Uzunçarşılı, Osmanlı Devletinin İlmiye Teşkilâtı (Ankara: Türk Tarih Kurumu, 
1988), 39-43; Suat Donuk, “Nev’izade Atâyî’nin Zeyl-i Şakâik’ına Göre 16. ve 17. Yüzyıllarda 
İstanbul Medreseleri”, Osmanlı Medreseleri, Eğitim, Yönetim, Finans, haz. Fuat Aydın, Mahmut 
Cengiz, Kübra Cevherli, Yunus Kaymaz (İstanbul: Sultanbeyli Belediyesi Mahya Yayınları, 2019), 
470-472. 
19 Şüheda Tokat, XVII. Yüzyılda Eyüp Kazasında Kitap Kültürü (Tereke Kayıtlarına Göre) 
(İstanbul: İstanbul Medeniyet Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2023), 
77. 



 

410 
 

 

her ayın ilk günü bir Buhârî hatmi yapılırdı. Bu kütüphanede, çarşamba günü kuşluk 

vaktinde tefsir, perşembe günü hadis dersleri icra edilirdi. İlk Buhârî hatmi 

tamamlandığında padişahın da katıldığı merasimin kapanış konuşması ve duasını 

Ayasofya Şeyhi Çelebi Efendi yapmıştı.20 Kütüphanede Buhârî okunmasına 

taşradan bir örnek de Derviş Mehmed Paşa’nın Burdur’daki kütüphanesidir. 1818 

tarihli vakfiyesine göre hâfız-ı kütüpler her gün kütüphanede Buhârî okuyacaklar 

ve kütüphanede yapılacak hatm-i hâceye katılacaklardı.21 

Özellikle hadis okunması için inşa edilen mekanlara dârülhadis denmektedir. 

Osmanlı döneminde çok sayıda dârülhadis yaptırılmıştı; ilk dârülhadisin I. Murad 

devrinde (1360-1389) İznik’te inşa edildiği kaydedilmiştir. Kanûnî Sultan 

Süleyman’ın yaptırdığı Süleymaniye Külliyesi içinde yer alan Süleymaniye 

Dârülhadisi, Çorlulu Ali Paşa Dârülhadisi (1121/1709) ve Nevşehirli Damad 

İbrahim Paşa Dârülhadisi (1132/1720) öne çıkan bazı dârülhadislerdi. 

Dârülhadislerde de sahih hadis kitaplarından biri olarak kabul edilen Buhârî-i 

Şerif’in de aralarında bulunduğu çeşitli hadis kitaplarının okutulduğu 

bilinmektedir.22  

3. Tarikat ve Tekkelerde Buhârî Okumaları 

Osmanlı toplumunda tarikatlar, mensuplarına manevî bir rehberlik sunarken; 

tekkeler bu rehberliğin somutlaştığı, bireylerin sosyalleştiği ve kültürel etkileşimin 

yaşandığı mekânlar olarak öne çıkmıştır. Tekkeler hem şehir hayatının içinde hem 

de kırsal alanlarda çeşitli işlevler üstlenmiş, sûfî eğitim ve ibadet mekânları olmanın 

ötesinde sosyal dayanışma merkezleri, ilmî çalışmaların yürütüldüğü yerler ve 

Osmanlı devlet adamları ile halk arasında bir köprü vazifesi görmüştü. Özellikle 

hadis ilmine verilen önem doğrultusunda, birçok tekkede Sahîhu’l-Buhârî 

 
20 Mustafa Özsaray, 19. Yüzyıl Arşiv Belgeleri Işığında Osmanlı’da Devlet-Tekke İlişkileri 
(İstanbul: İz Yayıncılık, 2021), 146. 
21 Gönül Gülşen Türk, Tasavvuf Kültüründe Derviş-Kitap Münasebeti ve Tekke Kütüphaneleri 
(Bursa: Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 1995), 43. 
22 Ali Yardım, “Anadolu Selçukluları ve Osmanlılar’da Dârülhadis”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1993), 8/530-532; Mehdin Çiftçi, Süleymaniye Dârülhadisi 
(XVI-XVII. Asırlar) (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 
2012), 22-28. 



 

411 
 

 

okunması bir gelenek halini almış, bu okumalar sûfîler için manevi bir disiplin 

olduğu kadar, hadis ilminin yaygınlaşmasına da katkı sağlamıştı. Tarikat 

mensupları, Buhârî okumalarını hem bireysel maneviyatlarını güçlendirmek hem 

de hadis bilgisini derinleştirmek amacıyla düzenli olarak sürdürmüş, bu okumalar 

zamanla tekke kültürünün önemli bir parçası haline gelmişti.  

Taşköprülüzâde’nin Şakâ’ik-i Nu’maniyye adlı eserinde II. Bayezid, I. Selim 

(Yavuz Sultan Selim) ve Kanûnî Sultan Süleyman dönemlerinde yaşamış ünlü bir 

Osmanlı âlimi olan Molla Lütfi’nin (ö. 900/1495) ikindiye kadar medresede ders 

verdiği ardından Zeyniyye tarikatına ait Vefa Zâviyesi’nde akşama kadar Sahîhu’l-

Buhârî dersleri verdiği aktarılmaktadır.23 

Halvetî şeyhlerinden Şeyh Abdullah Hilmi Efendi (ö. 1167/1754), 1735-36’da 

saray hocalığına tayin edilmiş, sarayda verdiği Buhârî dersinin hatim duasına Sultan 

I. Mahmud da katılmıştı. Saray hocalığına tayinden sonra başladığı Buhârî’ye şerh 

yazma işini 28 senede tamamlamıştı. 30 ciltten oluşan eseri padişaha takdim 

ettiğinde 1.000 altın, bir kat elbise (libas-ı fâhir) ve bir samur kürk hediye edilmişti. 

Bu eseri Fatih Kütüphanesi’ne koydukları zaman da taltif edilmişti.24 

Osmanlı’da yine birçok âlim ve şeyh efendinin tekke ve medreselerde hadis dersi 

okuttuğu bilinmektedir. Ünlü Celvetî şeyhlerinden İsmail Hakkı Bursevî (ö. 1725) 

çok sayıda eser vermiş velûd bir mutasavvıftı. Ruhû’l-Beyân, Ruhû’l-Mesnevî, 

Ferâhu’r-Ruh gibi eserlerinde sahih hadis kitaplarından başlıca Buhârî ve 

Müsned’den yararlanmıştı.25 

Nakşibendi tarikatının Müceddidiyye koluna ait tekkelerden Eyüp Nişanca’da yer 

alan Murad Buhârî Tekkesi’nde Buhârî-i Şerif okunduğuna dair arşiv belgeleri 

bulunmaktadır. Hadis ilmiyle de meşgul olan Şeyh Murad-ı Buhârî, dergâhta en 

güvenilir hadis kaynaklarından biri kabul edilen Sahîhu’l-Buhârî’yi ders olarak 

 
23 İbrahim b. Ahmed el-Amâsî, Tercüme-i Şakâ’ik-i Nu‘maniyye: Amâsî’nin Şakâ’ik Tercümesi 
(İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2021), 394. 
24 Özsaray, 19. Yüzyıl Arşiv Belgeleri Işığında, 146. 
25 İsmail Güleç, “İsmail Hakkı Bursevî’nin Rûhü’l-Mesnevî’sinde Geçen Hadisler Üzerine Bir 
Değerlendirme”, Mevlâna Araştırmaları Dergisi, 1, (2007), 141. 



 

412 
 

 

okutmuştu. Tekke vakfiyesinde, tekkede şeyh olan kişinin hatm-i hâcegân 

yaptırması ve Sahîhu’l-Buhârî dersi vermesi şartı yer almaktaydı.26 

26 Nisan 1753 (22 Cemaziyelahir 1166) tarihli bir beratla Eyüp Sultan’da Şeyh 

Murad Efendi Türbesi yanındaki Nakşibendî-Müceddidî Tekkesi’ne Buhârî-i Şerif 

dersiâmı olarak Şeyh Mehmed b. Şeyh Murad Efendi tayin edilmişti.27 Bu görev, 

Mehmed Efendi’nin vefatından sonra 16 Aralık 1755’te (12 Rebiülevvel 1169) oğlu 

Şeyh Ali Efendi’ye verilmişti. 1849 tarihli belgede Murad Buhârî Tekkesi’nde 

günlük 10 akçe karşılığında Buhârî-i Şerif tedrisinin yapılmasının, dergâhta şeyh 

olacak kimseler için vakfiye şartı olarak belirlendiği ifade edilmektedir. Ardından 

bu görevi şartlara aykırı şekilde berat çıkartarak üzerine aldığı belirtilen Şeyh Arif 

Efendi, şer’î makama şikâyet edilmiş ve gerekli işlemlerin yapılması istenmişti.28 

Bu örnekten de anlaşıldığı üzere, Sahîhu’l-Buhârî’nin okutulması için tekkelerde 

özel görevlendirmeler yapılmış, bu derslerin icrası hem vakfiye şartı hem de resmî 

atamalarla güvence altına alınmıştı. 

Nakşibendi havzası denilebilecek Eyüp Sultan’da yer alan Kadiriye ve ardından 

Nakşibendi tarikatına intikal eden Hatuniye Tekkesi’nde 1840 yılında postnişin 

olan Hoca Hasan Hüsameddin Efendi (ö. 1864) cuma namazı sonrası Mesnevî, salı 

geceleri Buhârî-i Şerif, çarşamba ve perşembe akşamları Kur’ân tefsiri dersi 

veriyordu.29 Hüsameddin Efendi’nin ancak 15 cüzünü tamamlayabildiği Arapça 

Sahîhu’l-Buhârî şerhi günümüze ulaşmamıştır.30 

Sadrazam Mustafa Paşa Tekkesi ise Eyüp’te birçok Nakşibendi tekkesine yakın bir 

konumda inşa edilmişti. Özellikle, Murad Buhârî Tekkesi’ne çok yakın konumda 

olan ve 12 Mart 1753’te inşa edilmeye başlanıp 107 gün sonra bitirilen Mustafa 

 
26 Ahmet Semih Torun, “Eyüp’ün Güzel Bir Köşesi Şeyh Murad-ı Buhârî Tekkesi”, Tarihi, Kültürü 
ve Sanatıyla Eyüp Sultan Sempozyumu XI Tebliğler, 21-22 Mayıs 2010, İstanbul, Eyüp Belediyesi 
Kültür Yayınları, 2012, 70. 
27 BOA, C.MF, 56/2758. 
28 BOA, C.EV, 646/32566. 
29 Mehmed Akif Köseoğlu, İstanbul’un 100 Tekkesi (İstanbul: İstanbul Büyükşehir Belediyesi 
Kültür A.Ş. Yayınları, 2016), 89. 
30 Hür Mahmut Yücer, “Hoca Hüsâmeddin”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: 
TDV Yayınları (gözden geçirilmiş 2. basım), EK-1/561. 



 

413 
 

 

Paşa Tekkesi’nin ilk şeyhinin Şeyh Muradzâde Ali Efendi (ö. 1755) olduğu 

kaydedilmiştir. Şeyh Muradzâde Ali Efendi’nin Eyüp Nişanca’da yer alan kendi 

adıyla anılan tekkesinde faaliyet gösteren Şeyh Murad-ı Buhârî’nin oğlu veya 

torunu olduğu düşünülmektedir.31 

25 Kasım 1755 (20 Safer 1169) tarihli bir belgede Seyyid Şeyh Ali Murad en-

Nakşibendi, Galata “Kurşunlu Mahzen” yakınında Sadrazam Mustafa Paşa’nın 

ihya ettiği bir Nakşibendi zâviyesinde günlük 80 akçe maaşla seccade-nişînlik, 

günlük 20 akçe ile hatm-i hâcegân yapma ve günlük 10 akçe ile Buhârî-i Şerif dersi 

verme görevlerinin 3 ayrı beratla babası Şeyh Mehmed’e tevcih edildiğini 

belirtmişti. Babası vefat ettiğinden, Seyyid Şeyh Ali Murad en-Nakşibendi, 

vakfiyede bu görevlerin evladına, nesilden nesile geçmesi şart koşulduğundan, 

babasının halefi olarak kendisine ihsan edilmesini ve yeni bir berat verilmesini talep 

etmişti.32  

Nakşibendi tarikatında Sahîhu’l-Buhârî okumasına özel bir önem verilmekteydi. 

Nakşibendiyye’nin Halidiyye kolunun kurucusu olan Mevlâna Halid-i Bağdadî’nin 

(ö. 1827) Şam’ın meşhur hadis âlimi Şeyh Muhammed el-Küzberî (ö.1221/1806) 

ve Küzberî’nin talebelerinden hadis dersi tedris ederek icazet aldığı ve Süleymaniye 

ve Şam’da hadis dersleri ve Buhârî sohbetleri yaptığı bilinmektedir.33 

Nakşibendiyye’nin Halidiyye koluna ait çeşitli tekkelerde Buhârî okunduğuna dair 

kayıtlar mevcuttur. Bu bağlamda, Halidî şeyhi Muhammed b. Muhammed el-

Hânî’nin Şam’ın ünlü muhaddisi olan Abdurrahman Küzberî’den 18 Eylül 1846’da 

(27 Ramazan 1262) Sahîhu’l-Buhârî dersleriyle ilgili icazet aldığı belirtilmiştir.34 

Muhammed b. Muhammed el-Hânî’nin 1878 yılında salı ve cuma sabahları hadis 

okumaya başladığı, kendi mescidinde Kastallânî’nin şerhi ile Sahîhu’l-Buhârî’yi 

 
31 Baha Tanman, “Mustafa Paşa Tekkesi”, Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi (Ankara: Kültür 
Bakanlığı ve İstanbul: Tarih Vakfı, 1993), 5/564. 
32 BOA, AE.SOSM.III, 90/6914, 20 Safer 1169/25 Kasım 1755. 
33 Abdulcebbar Kavak, Mevlânâ Hâlid-i Nakşibendî ve Hâlidîlik (İstanbul: Nizamiye Akademi, 
2016), 86, 89. 
34 Abdülmecîd Hânî, Hadâiku’l-Verdiyye [Nakşi Şeyhleri], çev. Mehmet Emin Fidan (İstanbul: 
Semerkand Yayınları, 2011), 905. 



 

414 
 

 

iki kere okuduğu, yatsıdan sonra bir kere de evinde okuyarak tamamladığı ve onu 

dinlemek için büyük bir cemaatin toplandığı kaydedilmiştir.35 

Halidî tekkelerinden biri olan ve Bâbıâli karşısında mühim bir konumda yer alan 

Gümüşhanevî Tekkesi’nde postnişin olan Şeyh Ahmed Ziyâeddin Gümüşhânevî 

hadis ilmine derin vukûfiyetiyle tanınmıştı. Râmûzü’l-ehâdîs adlı eserinde Buhârî 

ve Müslim’den 284, Buhârî ve Tirmizî’den 17, Buhârî ve Nesaî’den 9 hadis 

bulunmaktadır.36 Şeyh Ahmed Ziyâeddin Gümüşhânevî’ye intisap ederek ondan 

Gümüşhânevî Dergâhı’nda tefsir, hadis, fıkıh icazeti alan ve halife tayin edilen 

Ömer Ziyâeddin Dağıstânî de önemli bir hadis âlimiydi. Hocasının kendisine 

“Hafız Ömer” hitabı üzerine çalışarak altı ayda Kur’ân-ı Kerîm hıfzını 

tamamlamıştı. Buhârî başta olmak üzere diğer bazı hadis kitaplarını da hıfzetmişti. 

1920’de Süleymaniye Medresesi’nde hadis müderrisliğine tayin edilen Dağıstânî, 

bu görevin bir nişanesi olarak Zübdetü’l-Buhârî ve Zübdetü’l- Buhârî Tercümesi 

isimli eserlerini neşretmişti.37 Zübdetü’l- Buhârî, Sahîhu’l-Buhârî’nin muhtasarı 

yani kısaltılmış bir versiyonudur. Buhârî-i Şerif cüzlerinin, Zübdetü’l- Buhârî gibi 

eserlerin ayrıca taşradaki tekke ve medreselere gönderildiğine dair bilgiler de 

mevcuttur. Bu da Halidî-Ziyâî geleneğinin hadis ilmiyle ilişkisini, bu geleneğin 

temsilcilerinin ilim ve irşadı birlikte yürütme anlayışını, tekkelerin ilmî 

fonksiyonunu ve özellikle de taşraya yönelik ilim ve irşad stratejilerini ortaya 

koyar. 

Nakşî-Halidî ve Mevlevî tarikatlarına müntesip Edirne Müftüsü Mehmed Fevzî 

Efendi (ö. 1900) de 1847’de dersiâm olarak tayin edildiği Edirne’de Eskicami’de 

20 yıl boyunca Envarü’t-Tenzîl, Şifâ-i Şerif, Sahîhu’l-Buhârî, Mesnevî ve 

Ḳaṣidetü’l-Bürde okutmuştu.38 

 
35 Hânî, Hadâiku’l-Verdiyye, 928. 
36 Rukiye Aydoğdu, 19. Yy. Osmanlı Toplumunda Tasavvuf-Hadis İlişkisi -Ahmed Ziyâeddin 
Gümüşhanevî Özelinde- (Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans 
Tezi, 2008), 82. 
37 Aydoğdu, 19. Yy. Osmanlı Toplumunda Tasavvuf-Hadis İlişkisi, 54. 
38 Mustafa İsmet Uzun, “Fevzi Efendi, Edirne Müftüsü”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 
(İstanbul: TDV Yayınları, 1995), 12/506-507; Ömer Yılmaz, Edirne Müftüsü Mehmed Fevzî Efendi: 
Hayatı, Eserleri, Tasavvufî Görüşleri (İstanbul: Hikemiyat Yayınları, 2022), 85. 



 

415 
 

 

Fatih Koska’da bulunan Saa’diyye’den Abdüsselam (Koğacı) Tekkesi’nde 

postnişin olan Yusuf Zahir Hasırcıoğlu (ö. 1300/1883) eski Tunus Kadısı Şeyh 

İsmail Zebihî’den Buhârî-i Şerif kıraati için icazet almıştı, ancak tekkede Buhârî 

okuttuğuna dair bilgi bulunamamıştır.39 

Fatih Çarşamba’da Lokmacı Tekkesi olarak da anılan Halvetî-Şabanî tekkesinde 

sırasıyla Kuşadalı İbrahim Efendi’nin halifelerinden Keçeci eş-Şeyh Hafız Ali 

Efendi (ö. 1272/1856), Şeyh Hafız Mehmed el-Kırımî (ö. 1273/1857), Şeyh Ahmed 

İzzet Efendi (1292/1875), oğlu Şeyh Hayri Bey (ö. 1311/1893) ve Şeyh Mehmed 

Tevfik Bey şeyhlik yapmıştı.40 Bu tekkede her yıl Buhârî-i Şerif hatmedildiği 

kaydedilmiştir.41  

Sadece İstanbul’da değil Anadolu’daki çeşitli şehirlerde medrese ve tekkelerde 

Buhârî-i Şerif okunmaktaydı. Konya’nın Dâru’l-Fünûn’u haline gelmiş ve rağbet 

edilen bir medresesi olan Ziyaiyye Medresesi’nde müderrislik yapan Kadınhanlı 

Arıcızâde Hüseyin Feyzi Efendi 1883’te 90 talebeye Buhârî-i Şerif dersi vermişti. 

Ertesi yıl yine aynı sayıda talebeye Buhârî-i Şerif ve başka dersler vermişti.42 Bursa 

Emir Sultan Dergâhı’na da 1823-24 (1239) yılında hadis kitabı Sahîhu’l-Buhârî’nin 

5 cildinin Hatice Hatun tarafından vakfedildiği kaydedilmiştir.43 Osmanlı tarihinde 

daha pek çok Sahîhu’l-Buhârî okunan medrese ve tekkenin var olduğu bilinmekle 

beraber bu makalede yalnızca bu örneklerle iktifa edilecektir. 

4. Buhârî-i Şerif’in Hususî Olarak Okunduğu Zamanlar  

Osmanlı döneminde Buhârî-i Şerif kıraatlerinin genellikle üç ayların başında 

başlatılıp yine üç aylar içinde Ramazan ayında tamamlanması yerleşik bir 

 
39 İST.MFT.MSH d. 1740, s. 94; d. 1741, s. 99, 108.   
40 Tabibzâde Mehmed Şükrî, İstanbul Hankâhları Meşâyihi, İBB Atatürk Kitaplığı, Belediye 
Yazmaları, nr. K. 75, 36b; Tabibzâde Derviş Mehmed Şükri İbn İsmâil, İstanbul Hankâhları 
Meşâyihi = Sheikhs of the Istanbul Chapter Houses, haz. Şinasi Tekin, Gönül Alpay Tekin, Turgut 
Kut (Cambridge: Harvard University, 1995), 59. 
41 Tarihi Yarımada (TY), “Ahmet İzzet Efendi Tekkesi Türbesi” (Erişim 27 Ağustos 2025). 
42 Ahmet Turan Arslan, Son Devir Huzur Hocalarından Beyşehirli Ahmed Nûri Efendi (İstanbul: 
Alemdar Ofset, 2008), 33-34. 
43 Nilüfer Ateş, “Bursa’da Bir Dergâh Kütüphanesi: Emir Buhârî Dergâhı Kitaplığı”, İstem, 18/35 
(2020), 47. 



 

416 
 

 

uygulama olarak dikkat çeker. Hatim sonlarında düzenlenen merasimler ise 

yalnızca dinî bir ritüel olmakla kalmaz; devlet erkânı, ulemâ ve halkın da iştirak 

ettiği bu törenler, Buhârî kıraatinin toplumun farklı katmanlarında karşılık 

bulduğunu ve geniş bir sosyal meşruiyet kazandığını göstermektedir.44 

Osmanlı Devleti, savaş esnasında askerin şevkini artırmak için bazı yöntemler 

kullanmaktaydı. Buhârî-i Şerif ve Şifâ-i Şerif gibi dinî eserlerin savaş sırasında 

okutulması da bu yöntemlerden biriydi.45 5 Şubat 1789 (9 Cemaziyelevvel 1203) 

tarihli belgeye göre Edirne Kadısı Abdullah, ordunun sefer zamanlarında 

Haremeyn, Mescid-i Aksa gibi meşhur beldelerde ordunun muzafferiyeti ve 

düşmanın yenilmesi için ulemânın meclis akdetmeleri ve Buhârî hatimlerine devam 

edilmesi fermanı gereğince bunun olumlu neticelerinin görüldüğünü belirtmişti. Bu 

kapsamda, Edirne’de bulunan mabetlerde müderrislerin ve âlimlerin bir araya 

gelerek Buhârî hatmine başladıkları bilgisi paylaşılmıştı.46 Osmanlı Devleti’nde 

merkezî hükûmetin, tekkelerde icra edilen zikirler ve evrâd u ezkâr ile ilgili şer-i 

şerife aykırı olmaması kaydıyla müdahale etmediği görülmektedir. Sadece savaş 

gibi özel durumlarda; devletin bekası, sultanın muzafferiyeti, düşmanın defedilmesi 

ve kurtuluşa manevi destek amacıyla Kur’ân-ı Kerîm, Buhârî-i Şerif ve Şifâ-i 

Şerif’in meşayih ve hocalar tarafından sıbyan mekteplerinde ve ayrıca dervişâna 

okutulması talebiyle vilayetlere tebligat gönderildiği bilinmektedir.47  

Sultan III. Selim döneminde gerek Rusya gerek Fransa ile yapılan savaşlarda 

Buhârî kıraat edildiğine dair birçok belge mevcuttur. Bunun yanı sıra, savaş 

esnasında ordunun içinde de Buhârî okumaları yapılmaktaydı. Sefer esnasında 

gerçekleştirilen Buhârî hatimlerinin, orduyla birlikte sefere götürülen livâ-i şerîfin 

(sancak-ı şerifin) muhafaza edildiği özel mekânda icra edildiği ifade edilmektedir.48 

 
44 Mustafa Celil Altuntaş, “Osmanlı Döneminde Buhârîhânlık Geleneğinin Başlaması ve Osmanlı 
Hadisçiliğine Etkisi”,	 Sahîh-i Buhârî Geleneksel ve Çağdaş Yaklaşımlar, ed. Serdar Demirel, 
Hamzeh al-Bakri, Ahmad Snober (İstanbul: İbn Haldun Üniversitesi Yayınları, 2020), 196.  
45 BOA, A.MKT.MHM, 112/89. 
46 Özsaray, 19. Yüzyıl Arşiv Belgeleri Işığında, 195; BOA, C.AS, 963/41917. 
47 BOA, A.MKT.UM, 1544/75. 
48 Altuntaş, “Osmanlı Döneminde Buhârîhânlık Geleneğinin Başlaması”, 198; BOA, C.AS, 
314/12951. 



 

417 
 

 

Sultan II. Mahmud’un Ramazan ayında bir gün halkın arasına karışarak Bayezid 

Camii’nde Şifâ-i Şerif okuyan Sivas’ın Halvetî şeyhlerinden Seyyid Muhyiddin 

Efendi’den ders dinlediği ardından şeyhe her sene Sivas Meydan Camii’nde 

Buhârî-i Şerif okutması için tahsisat verdiği kaydedilmiştir.49 

27 Şubat 1813 (25 Safer 1228) tarihli hatt-ı hümâyunda Dağıstan’dan Şam’a hicret 

eden ve Emeviyye Camii’nde Yahya (a.s)’ın karşısında her gün ilimle, kitap 

yazmakla ve özellikle Buhârî-i Şerif tedrisiyle meşgul olduğu ve daima devletin 

devamı için dua ettiği belirtilen Şeyh Yunus Dağıstanî Efendi’ye Şam malından 

günlük 60 akçe verilmesi emredilmişti.50 Bu da şeyhlerin yaptığı ilmî faaliyetlerin 

devlet tarafından memnuniyetle karşılandığını ve özellikle hadis tedrisi gibi dinî 

ilimlere dair çabaların desteklenmeye değer bulunduğunu göstermektedir. 

Şeyhler çeşitli vesilelerle tekkelerde dua ve zikir cemiyetleri düzenleyerek mânevî 

yönden insanlara metanet sağlamış oluyorlardı. Ayşe Osmanoğlu’nun aktardığına 

göre memlekette bir hastalık, sıkıntı baş gösterdiğinde Şâzelî Şeyhi Şeyh Zafir 

Efendi’nin tekkesinde (Ertuğrul Tekkesi) Buhârî-i Şerif ve Hizbü’l-bahr okunurdu. 

Bu dualara zaman zaman padişahın da katıldığı olurdu. Sıkıntının umumî hal aldığı 

durumlarda ise İslâm aleminin farklı bölgelerindeki tekkelerle irtibata geçilerek 

İslâm askerlerinin muzaffer olmaları için dua edilmesi, Buhârî ve Hizbü’l-bahr 

okunması istenirdi.51 

5. Meclis-i Meşâyih ve Sahîhu’l-Buhârî Okumaları 

1866 yılında Şeyhülislamlık’a bağlı olarak kurulan Meclis-i Meşâyih ile devletin 

ve Şeyhülislamlığın tekkeler ve şeyhler üzerindeki yönetim ve denetim 

mekanizması kurumsallaşmıştı. Meclis-i Meşayih Nizamnâmesine göre tekkelere 

ait cihetlerin ve şeyhlere verilen vazifelerin eksiksiz ve zamanında verilmesine, ehil 

 
49 Muharrem Varol, Islahat Siyaset Tarikat: Bektaşiliğin İlgası Sonrasında Osmanlı Devleti’nin 
Tarikat Politikaları (1826-1866) (İstanbul: Dergâh Yayınları, 2013), 197. 
50 Özsaray, 19. Yüzyıl Arşiv Belgeleri Işığında, 233; BOA, C.EV, 4/151, lef 4. 
51 Özsaray, 19. Yüzyıl Arşiv Belgeleri Işığında, 431-432; Ayşe Osmanoğlu, Babam Sultan 
Abdülhamid (İstanbul: Timaş Yayınları, 19. Basım, 2023), 28. 



 

418 
 

 

olmayan kimseler tarafından ele geçirildiğinde denetim yapılarak hak sahibi 

olanlara verilmesine çalışılmıştı.52 

Meclis-i Meşâyih’in 1870 (1287) Nizamnâmesiyle küçük yaştaki erkek evlada daha 

önce tevcihat yapılmazken, 1873 Nizamnâmesi ile niyabeten tevcih 

yapılabilmesine imkân tanınmıştı. Ancak bu uygulama birtakım koşullara 

bağlanmıştı. Şayet yaşça küçük bir çocuğa cihet tevcih edilecekse, öncelikle bu 

görevi hakkıyla yürütebilecek ve ona 20 yaşına erişinceye dek vekil olabilecek 

birinin bulunması gerekmekteydi. Niyabeten tevcihlerde vekalete ehil birinin 

getirilmesi şart koşulmaktaydı ve bu özelliklere haiz biri bulunmazsa tevcihin 

gerçekleştirilemeyeceği kararlaştırılmıştı. İstanbul’da bulunan ve özel bir ilim 

gerektiren Buhârî ve Şifâ-i Şerif ve Dersiye cihetleri de düzenlemenin kapsamı 

dışında bırakılmış; ilmî yetkinlik vakıf şartının önüne geçmişti. Zira bu konuda 

yaşanabilecek yetersizlik ve zafiyet, vakfiyelerde hedeflenen manevî ve ilmî 

gayeye zarar verebileceği için bu şekilde muhtemel eksikliğin önüne geçilmesi 

amaçlanmıştır.53 

Tekke ve zâviyelerde şeyhlik görevine getirilecek kişilerin seçiminde uygulanacak 

sınav şekilleri ile tayinleriyle ilgili şu madde konumuz bağlamında dikkat çekicidir: 

Sınavda şeyh adayından, belirli bir metni Arapça dilbilgisi kurallarına uygun 

biçimde harekelemesi ve tercüme etmesi beklenmekteydi. Bu amaçla kullanılacak 

metin, 10 satırdan az olmamak şartıyla “Halebî” adlı fıkıh kitabından seçilirdi. 

Ayrıca itikad, ibadet ve tasavvufa dair her biri üçer sorudan oluşan toplam 9 soru 

yöneltilirdi. Eğer tekkenin özel vazifeleri arasında kârilik, Buhârîhanlık ya da 

Mesnevîhanlık gibi cihetler bulunuyorsa, bunlara ilişkin ikişer soru da sınav 

kapsamına dahil edilirdi.54 

Öte yandan Meclis-i Meşâyih, tekkelerde gerçekleştirilen zikir uygulamaları ile 

evrâd u ezkâr içeriğine, şer’i-şerife aykırı olmadığı müddetçe müdahale etmemeyi 

 
52 Meliha Aydınlı, Meclis-i Meşâyih: Birimler, İşleyiş ve Kararlar (1879-1909) (İstanbul Sabahattin 
Zaim Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Doktora Tezi, 2024), 7-8.   
53 Aydınlı, Meclis-i Meşâyih: Birimler, İşleyiş ve Kararlar, 230-231. 
54 Aydınlı, Meclis-i Meşâyih: Birimler, İşleyiş ve Kararlar, 226-227. 



 

419 
 

 

tercih etmişti. Ancak istisnai durumlarda, örneğin savaş zamanlarında, devletin 

bekasını temin, padişahın zaferi ve düşmanın bertaraf edilmesi gibi gayelerle 

manevî destek sağlamak adına bazı taleplerde bulunduğu görülmektedir. Bu 

bağlamda, Kur’ân-ı Kerîm, Buhârî-i Şerif ve Şifâ-i Şerif’in meşâyih ve hocalar 

tarafından sıbyan mekteplerinde ve tekke mensuplarına okutulması yönünde 

vilayetlere resmî yazılar gönderilmiş ve bu uygulama devlet tarafından teşvik 

edilmişti.55 

Sonuç 

Osmanlı tarihi incelendiğinde cami, medrese, tekke, türbe, dârülhadis ve kütüphane 

gibi mekânlarda hadis literatürünün en muteber eserlerinden biri olarak bilinen 

Sahîhu’l-Buhârî’nin düzenli bir şekilde okunduğu görülmektedir. Osmanlı tasavvuf 

geleneğinde ise Sahîhu’l-Buhârî, sadece bir hadis kaynağı değil, aynı zamanda ilim 

ve irşad faaliyetlerinin merkezinde yer alan temel bir eser konumundadır. 

Nakşibendî, Halvetî, Cerrahî ve diğer pek çok farklı tarikata ait tekkelerde Buhârî 

okumaları düzenli bir şekilde icra edilmiş; bu okumalar kimi zaman vakfiye 

şartlarına da konu edilmiştir. Devletin bu faaliyetleri teşvik ettiği, özellikle savaş 

ve kriz dönemlerinde tekkelerde Buhârî kıraatine özel önem verildiği 

görülmektedir. Bu örnekler, Osmanlı’da tekkelerin yalnızca birer zikir ve riyazet 

mekânı değil, aynı zamanda Kur’ân-ı Kerîm ve hadis başta olmak üzere dinî 

ilimlerin tedris edildiği mühim ilmî kurumlar olduğunu göstermektedir. 

Buhârî’nin çeşitli mekânlarda okutulması, hadis ilminde derinleşmenin ve ilmî 

liyakat kazanmanın önemli bir göstergesi kabul edilmiş; bu sebeple Buhârî 

okutacak kişilerin özenle seçildiği, padişah fermanlarıyla desteklenip maaşlarla 

teşvik edildiği bilinmektedir. Camilerde, türbelerde, tekkelerde özellikle Ramazan 

aylarında yapılan Buhârî hatimleri, halkın da bu ilmî geleneğe katılmasını 

sağlamıştır. Sarayda, Hırka-i Saadet Dairesi ve Mâbeyn-i Hümâyun’da 

 
55 Aydınlı, Meclis-i Meşâyih: Birimler, İşleyiş ve Kararlar, 367. 



 

420 
 

 

gerçekleştirilen Buhârî okumaları ise bu geleneğin yalnızca ilmî değil, aynı 

zamanda siyasî ve manevî boyutlar taşıdığını ortaya koymaktadır. 

 

 

Kaynakça 

1. Arşiv Belgeleri 

BOA, AE.SOSM.III, 90/6914. 

BOA, A.MKT.MHM, 112/89. 

BOA, A.MKT.NZD, 57/62, lef 1. 

BOA, TSMA.e, 310/33. 

BOA, C.AS, 314/12951. 

BOA, C.MF, 56/2758. 

BOA, C.EV, 4/151, lef 4. 

BOA, C.EV, 646/32566.  

BOA, Y.MTV, 186/42. 

BOA, Y.PRK.SGE, 8/107. 

İST.MFT.MSH d. 1740 s. 94; d. 1741 s. 99, 108.   

 

2. Kaynak Eserler ve İncelemeler 

Altuntaş, Mustafa Celil. “Osmanlı Döneminde Buhârîhânlık Geleneğinin 

Başlaması ve Osmanlı Hadisçiliğine Etkisi”. Sahîh-i Buhârî Geleneksel ve 

Çağdaş Yaklaşımlar, ed. Serdar Demirel, Hamzeh al-Bakri, Ahmad Snober. 

İstanbul: İbn Haldun Üniversitesi Yayınları, 2020, 185-205. 

Altuntaş, Mustafa Celil. Osmanlı İlim Geleneğinde Buhârîhânlık. Konya: Selçuk 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2010. 



 

421 
 

 

Amâsî, İbrahim b. Ahmed. Tercüme-i Şakâ’ik-i Nu‘maniyye: Amâsî’nin Şakâ’ik 

Tercümesi. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 

1. Basım, 2021. 

Arslan, Ahmet Turan. Son Devir Huzur Hocalarından Beyşehirli Ahmed Nûri 

Efendi. İstanbul: Alemdar Ofset, 2008. 

Ateş, Nilüfer. “Bursa’da Bir Dergâh Kütüphanesi: Emir Buhârî Dergâhı Kitaplığı”, 

İstem, 18/35 (2020), 41-71. 

Aydın, Bilgin - Erünsal, İsmail E. “Tereke Kayıtlarına Gore Osmanlı Medrese 

Talebelerinin Okuduğu Kitaplar (XVII-XX. Yuzyıllar)”. Osmanlı 

Medreseleri: Eğitim, Yönetim ve Finans, İstanbul (2019), 93-120. 

Aydınlı, Meliha. Meclis-i Meşâyih: Birimler, İşleyiş ve Kararlar (1879-1909). 

İstanbul: İstanbul Sabahattin Zaim Üniversitesi Lisansüstü Eğitim 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2024. 

Aydoğdu, Rukiye. 19. Yy. Osmanlı Toplumunda Tasavvuf-Hadis İlişkisi -Ahmed 

Ziyâeddin Gümüşhanevî Özelinde-. Ankara: Ankara Üniversitesi, Temel 

İslâm Bilimleri, Yüksek Lisans Tezi, 2008. 

Çiftçi, Mehdin. Süleymaniye Dârülhadisi (XVI-XVII. Asırlar). İstanbul: Marmara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2012. 

Donuk, Suat. “Nev’izade Atâyî’nin Zeyl-i Şakâik’ına Göre 16. ve 17. Yüzyıllarda  

İstanbul Medreseleri”. Osmanlı Medreseleri, Eğitim, Yönetim, Finans, haz. 

Fuat Aydın vd. (İstanbul: Sultanbeyli Belediyesi Mahya Yayınları, 2019), 

470-472. 

Güleç, İsmail. “İsmail Hakkı Bursevî’nin Rûhü’l-Mesnevî’sinde Geçen Hadisler 

Üzerine Bir Değerlendirme”. Mevlâna Araştırmaları Dergisi, 1, (2007), 

121-142. 

Hânî, Abdülmecîd. Hadâiku’l-Verdiyye [Nakşi Şeyhleri]. çev. Mehmet Emin 

Fidan. İstanbul: Semerkand Yayınları, 2011. 



 

422 
 

 

İpşirli, Mehmet. “Dersiâm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 9/185-

186. İstanbul: TDV Yayınları, 1994. 

Kandemir, M. Yaşar. “Hatim”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 16/469-

470. İstanbul: TDV Yayınları, 1997.  

Kara, Mustafa. Türk Tasavvuf Tarihi Araştırmaları: Tarikatlar, Tekkeler, Şeyhler. 

İstanbul: Dergâh Yayınları, 2010. 

Karacabey, Salih. “Hadis Öğretiminde Medrese ve Dâru’l-Hadislerin Yeri”. 

Anadolu’da  

Hadis Geleneği ve Darü’l-Hadisler Uluslararası Katılımlı Sempozyum, ed. 

Muhittin Düzenli, 30 Nisan-1 Mayıs 2011, 217-243. 

Kavak, Abdulcebbar. Mevlânâ Hâlid-i Nakşibendî ve Hâlidîlik. İstanbul: Nizamiye 

Akademi, 2016. 

Koç, Mustafa. Fatih-Revnakoğlu’nun İstanbul’u (İstanbul’un İç Tarihi). 5 cilt. 

İstanbul: Fatih Belediyesi Kültür Yayınları, 2021.  

Köseoğlu, Mehmed Akif. İstanbul’un 100 Tekkesi. İstanbul: İstanbul Büyükşehir 

Belediyesi Kültür A.Ş. Yayınları, 2016. 

Osmanoğlu, Ayşe. Babam Sultan Abdülhamid. İstanbul: Timaş Yayınları, 19. 

Baskı, 2023. 

Özsaray, Mustafa. 19. Yüzyıl Arşiv Belgeleri Işığında Osmanlı’da Devlet-Tekke 

İlişkileri. İstanbul: İz Yayıncılık, 2021. 

Tabibzâde Mehmed Şükrî. İstanbul Hankâhları Meşâyihi, İBB Atatürk Kitaplığı, 

Belediye Yazmaları, nr. K. 75. 

Tabibzâde Derviş Mehmed Şükri İbn İsmâil. İstanbul Hankâhları Meşâyihi = 

Sheikhs of the Istanbul Chapter Houses. haz. Şinasi Tekin, Gönül Alpay 

Tekin, Turgut Kut. Cambridge: Harvard University, 1995. 



 

423 
 

 

Tanman, M. Baha. “Mustafa Paşa Tekkesi”, Dünden Bugüne İstanbul 

Ansiklopedisi. 5/564-565. Ankara: Kültür Bakanlığı ve İstanbul: Tarih 

Vakfı, 1993. 

Tarihi Yarımada (TY). “Ahmet İzzet Efendi Tekkesi Türbesi”. Erişim 18 Mayıs 

2025.  

https://tarihiyarimada.net.tr/turbeler/ahmet-izzet-efendi-tekkesi-turbesi/ 

Tokat, Şüheda. XVII. Yüzyılda Eyüp Kazasında Kitap Kültürü (Tereke Kayıtlarına 

Göre). İstanbul: İstanbul Medeniyet Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yüksek Lisans Tezi, 2023. 

Torun, Ahmet Semih. “Eyüp’ün Güzel Bir Köşesi Şeyh Murad-ı Buhârî Tekkesi”. 

Tarihi, Kültürü ve Sanatıyla Eyüp Sultan Sempozyumu XI Tebliğler, 21-22 

Mayıs 2010, İstanbul, Eyüp Belediyesi Kültür Yayınları, 2012, 64-77. 

Türk, Gönül Gülşen. Tasavvuf Kültüründe Derviş-Kitap Münasebeti ve Tekke 

Kütüphaneleri. Bursa: Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yüksek Lisans Tezi, 1995. 

Uzun, Mustafa İsmet. “Fevzi Efendi, Edirne Müftüsü”. Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi. 12/506-509. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 1995.  

Uzunçarşılı, İsmail Hakkı. Osmanlı Devletinin İlmiye Teşkilâtı. Ankara: Türk Tarih 

Kurumu, 3. Basım, 1988. 

Varol, Muharrem. Islahat Siyaset Tarikat: Bektaşiliğin İlgası Sonrasında Osmanlı 

Devleti’nin Tarikat Politikaları (1826-1866). İstanbul: Dergâh Yayınları, 

2013. 

Yardım, Ali. “Anadolu Selçukluları ve Osmanlılar’da Dârülhadis”. Türkiye 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 8/529-532. İstanbul: TDV Yayınları, 

1993.  

Yılmaz, Ömer. Edirne Müftüsü Mehmed Fevzî Efendi: Hayatı, Eserleri, Tasavvufî 

Görüşleri. İstanbul: Hikemiyat Yayınları, 2022. 



 

424 
 

 

Yücer, Hür Mahmut. “Hoca Hüsâmeddin”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 

EK-1/560-561. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, (gözden geçirilmiş 2. 

basım), 2020.  

	


